
 

 

 

 

 Do objeto ao espaço e a natureza desta transição* 

 

From the object to the space and the natura of this 

transition 
 

 Lesley Caldwell** 

 

Resumo: Este estudo examina as duas versões do artigo de D. W. Winnicott sobre os objetos e os 

fenômenos transicionais e compara o de 1951 com outros artigos do mesmo período para perguntar 

pela significativa mudança anunciada por Winnicott e sua abordagem. O estudo segue discutindo o 

extensivo uso das ideias de Winnicott num campo de diferentes disciplinas e condições clínicas e 

analisa a cuidadosa releitura de Winnicott, ele mesmo, e sua contribuição fundamental. 

Palavras Chaves: Winnicott, Objeto transicional, Ilusão, Posse, Experiência, área intermediária. 

 

Abstract: This paper examines the two versions of DWW’s paper on transitional objects and 

transitional phenomena and compares the 1951 paper with other papers of the period to argue for 

the significant shift heralded by Winnicott and his approach.  The paper goes on to discuss the 

extensive use of Winnicott’s ideas in a range of different  disciplines and clinical conditions  and 

argues for  a careful rereading of Winnicott himself and his fundamental contribution. 

Key–Words: Winnicott, Transitional objects, Transitional phenomena, Ilusion, Possession. 

  

 
* Tradução de Katia Gomes/Revisão técnica: Elsa Oliveira Dias e Ariadne Rezende Engelberg de Moraes. 
** Lesley Caldwell faz parte da Sociedade Britânica de Psicanálise (BPA), da Associação Psicanalítica Internacional (IPA) 

e é psicanalista clínica particular. é também editora da Winnicott Trust e das séries monográficas de estudos 

winnicottianos da Fundação Squiggle. Com Angela Joyce, ela está escrevendo um livro sobre Winnicott para uma coleção 

de estudos psicanalíticos da New Library. Sua mais recente publicação foi Sexo e sexualidade numa perspectiva 

winnicottiana (2005) e Winnicott e a tradição psicanalítica, a ser publicado no começo de 2007. 

https://doi.org/10.59539/1679-432X-v2n1-1181


Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 16 

1. Introdução 

A área englobada pelos objetos e fenômenos transicionais, aquela pela qual Winnicott talvez 

seja melhor conhecido, é frequentemente reivindicada como sendo sua contribuição mais significativa 

(Turner, 2002; Green 1984/1999, Rycroft,1972)1. A ideia do objeto transicional e do fenômeno 

transicional foi introduzida por D. W. Winnicott em um trabalho apresentado em 1951, publicado 

originalmente no IJPA em 1953, e republicado numa versão ligeiramente revista em 1971, como 

primeiro capítulo de O brincar e a realidade. O artigo publicado em 1953 não foi o mesmo que o 

apresentado em 1951. Tinha sido submetido a uma revisão considerável e fora pretendido para 

um Festschrift para Klein (Rodman 2003, p. 164–6). Esse texto permaneceu importante em dois 

aspectos distintos, embora relacionados: a ideia de uma área intermediária entre o externo e o interno 

como fundamental para o desenvolvimento humano, e a extensão do significado desse estágio 

infantil, que Winnicott atribui, de maneira imprecisa, aos 4–12 meses, para a área da arte, da cultura 

e da religião. 

O principal interesse do artigo é preparar o tema do desenvolvimento infantil, com foco no 

bebê e seu desenvolvimento, sendo que as implicações disto para o setting analítico foram sempre a 

maior preocupação de Winnicott. A expansão para um terreno mais amplo é referida quase de 

passagem, mas foi, subsequentemente, tema de discussões do trabalho artístico, do artista e da 

experiência cultural. O que tem sido construído sobre as ideias básicas de Winnicott tem oferecido 

importantes alternativas nas abordagens psicanalíticas da arte. 

A maior parte da primeira metade do artigo, que gerou o primeiro capítulo de O brincar e a 

realidade (1971a/1975), é quase idêntica à versão anterior. A segunda metade contém o acréscimo 

mais óbvio, uma seção intitulada “Uma Aplicação da Teoria” que engloba dois exemplos clínicos 

(um já publicado). Apesar de ser este o único acréscimo maior, não o discutirei, aqui, em nenhum 

detalhe. Já que a maior parte da versão de 1971 é a mesma, modificações menos evidentes são 

facilmente negligenciadas. Algumas delas podem ser significativas, outras não; algumas estão 

relacionadas a escolhas editoriais menores — palavras diferentes, reorganização de frases, adição de 

cabeçalhos, omissão de referências (que é sempre uma questão interessante, e se foram, de fato, de 

autoria do editor, de Kahn ou do autor). Como todos os pensadores, as ideias de Winnicott se 

 
1 Nota dos revisores da tradução: Na medida do possível, tentou–se localizar as páginas das citações feitas pela autora nas 

edições brasileiras dos livros de Winnicott. Algumas referências feitas pela autora que constam no corpo do texto, logo 

após a citação, em especial de outros autores que não Winnicott, foram transformadas em notas de rodapé e nem sempre 

foi possível achar os equivalentes das páginas nas traduções brasileiras. Foi assinalada a autoria das notas de rodapé que 

são, não da autora, mas do tradutor ou dos revisores. 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 17 

desenvolveram ao longo do tempo e existem ganhos em compreender como aquele desenvolvimento 

ocorreu. Ao estudar Freud, Winnicott disse que era “afeito às suas notas de rodapé” como indicadores 

do lugar por onde a sua mente começava a se mover de maneira nem sempre totalmente consciente 

(cf. 1989a/1994). Talvez isto ofereça uma pista para o modo como a própria mente de Winnicott 

funciona; e proporcione algum apoio para este meu projeto, o qual, do contrário, poderia ser 

compreendido como evidência de um foco indevido sobre um detalhe sem importância. 

Primeiramente, o meu trabalho se ocupa em identificar estas mudanças cuja procedência é 

incerta, e depois sugerir que as duas versões, aparentemente o mesmo artigo, o mesmo argumento, 

podem, no entanto, dentro de uma estrutura comum, registrar uma mudança no pensamento de 

Winnicott, que culmina no O brincar e a realidade (1971a/1975). 

Em sua introdução, Winnicott afirma que é o livro em si que constitui o verdadeiro 

desenvolvimento do trabalho original, e ele registra a sua convicção de que “a experiência cultural 

não encontrou seu verdadeiro lugar na teoria utilizada por pelos analistas em seu trabalho e em seu 

pensar” (1971a/1975, p. 9). Esta afirmativa vincula firmemente as duas áreas, “experiência cultural” 

e “trabalho e pensamento analíticos”, mas também designa uma importância à “experiência cultural” 

em si. 

A leitura atenta do trabalho em suas duas versões revela, quase de passagem, aspectos do 

desenvolvimento do pensamento de Winnicott e, ao menos potencialmente, uma interação 

subentendida e um diálogo com os colegas. As diferenças, aparentemente menores, entre aquilo que 

foi omitido e o que foi acrescentado, também parecem, sob exame mais detalhado, de maior interesse 

para uma compreensão da história da psicanálise e dos diferentes climas intelectuais e psicanalíticos 

dos anos cinquenta e do final dos anos sessenta, além da ansiedade e preocupação de Winnicott com 

relação ao seu lugar, também contribuindo para algumas das omissões e acréscimos. A tentativa de 

aproximação com Klein desaparece em 19712, mas Winnicott podia também supor que seus leitores 

estariam familiarizados com o termo e seu sentido geral, enquanto que, em 1951/53, sabia que eles 

não estavam3.  

A maior parte das mudanças da segunda versão relaciona–se com a omissão das notas de 

rodapé contidas no trabalho de 1951, mas existe também um rodapé que foi acrescentado à última 

versão, na seção sobre “Ilusão”. Eu indico o interesse no espaço transicional como especialmente 

propiciador de ideias futuras, assim como a mudança do uso de “ilusão” na primeira versão, para 

 
2 Cf. Aguayo 2002, para uma discussão disto no período que precedeu o trabalho em discussão aqui. 
3 Reeves 2007, comunicação pessoal. 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 18 

“paradoxo” na segunda. Tomados juntos, registram uma real mudança de ênfase, dentro de uma 

discussão que se mantém, no entanto, consistente ao longo do tempo. Bonaminio (2007) tem sugerido 

que esta alteração pode ter se derivado da preocupação crescente de Winnicott com a situação clínica, 

e seu interesse decrescente no desenvolvimento em si mesmo4. Voltarei a isto logo adiante. 

 

 

2. Comparando as duas versões 

Na primeira parte deste trabalho, descrevo os tipos de mudanças e dou alguns exemplos destas. 

As variações nas duas versões incluem: 

1. Palavras ou frases acrescentadas ou omitidas 

2. Referências ou notas de rodapé acrescentadas ou omitidas 

3. Passagens substanciais acrescentadas ou omitidas 

O acréscimo de palavras ou frases parecem ser no interesse de maior clareza. Por exemplo, na 

versão de 1971, no final do primeiro parágrafo da seção Inadequação do Enunciado Costumeiro da 

Natureza Humana, a frase diz: “De todo indivíduo que chegou ao estádio de ser uma unidade… pode–

se dizer que existe uma realidade interna para esse indivíduo, um mundo interno que pode ser rico 

ou pobre, estar em paz ou em guerra.” A isto acrescenta: “Isso ajuda; mas é suficiente?” (Winnicott 

1971a/1975, p.15). 

O exemplo de uma omissão é de outra ordem. Por exemplo, a retirada da passagem clínica 

que aparece após a discussão dos diferentes significados de “símbolo”5, para os católicos romanos e 

os ingleses no trabalho anterior, onde se lê: 

 

Uma paciente esquizóide perguntou–me, após o Natal, se eu havia gostado de comê–la durante 

a festa. E então quis saber se eu realmente a havia comido, ou apenas na fantasia. Eu sabia 

que ela não poderia ficar satisfeita com qualquer uma das alternativas. Sua cisão precisava das 

duas respostas (Winnicott 1953c[1951]/2000, p.322). 

 

Neste caso, e em outra omissão de um rodapé especulativo: “Aqui poderia estar a explicação 

para a expressão “wool gathering”, cujo sentido seria: habitar a área transicional ou intermediária” 

(idem, p.319), acrescentada como rodapé para a frase: “O bebê começa desde os primeiros meses a 

 
4 Comunicação pessoal, 2007. Para informações posteriores sobre o assunto, ver Fulgencio, 2007. 
5 O que estava em pauta na passagem clínica relatada por Winnicott era o significado da hóstia, se se tratava de fato de 

comer o corpo de Cristo ou se se tratava de um símbolo. Cf. 1958a, p. 322 (nota do tradutor). 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 19 

arrancar e coletar lã, e usá–la para fazer as carícias” (ibidem)6, aparece um Winnicott clínico no seu 

próprio texto, ocupado com suas próprias associações no que se refere às suas observações de bebês 

e ao material dos pacientes. Tais exemplos são certamente acessórios ao argumento principal, e a 

evidência dos apartes clínicos e das associações devem ser considerados sem importância, ou em 

detrimento de Winnicott, o teórico, mas, seja qual for a razão para eles, parece–me que algo se perde 

de uma particular mente clínica em funcionamento. 

Quando se trata de referências ou notas de rodapé acrescentadas ou omitidas, as coisas ficam 

mais complexas. 

A primeira nota de rodapé omitida na versão de 1971 aparece na primeira página da versão de 

1953c[1951]/2000 (p.316). é um rodapé ao subtítulo do artigo, A Primeira Posse7. No original, lê–

se: 

 

Devo assinalar que a palavra utilizada aqui é posse e não objeto. Na versão datilografada, 

distribuída aos membros da Sociedade, usei, realmente, a palavra”‘objeto” (em vez de posse) 

num determinado lugar, por engano, o que levou a uma certa confusão. Já foi apontado que o 

primeiro objeto não–eu é considerado geralmente como sendo o seio. Chamo a atenção do 

leitor para o uso do termo “transicional” por Fairbairn em diversas passagens (1941/1952). 

 

Baseando–se na ortodoxia prevalente, relativa ao uso do [termo] “objeto”, Winnicott optou 

pelo uso mais neutro de [do termo] “posse”, embora ainda mantivesse a frase adjetiva, “objeto 

transicional”. Mas uma “posse”, quando empregada em relação a um bebê muito novo, também indica 

algumas premissas acerca do desejo desse bebê e da organização desse seu desejo. O que está incluído 

no possuir alguma coisa, e o que isto transmite das ideias de Winnicott sobre um bebê, e a partir de 

quando um bebê começa a cogitar, mesmo que da forma mais básica, a ideia de possuir algo, é uma 

base importante para seu modelo de desenvolvimento. 

Essa distinção entre “posse” e “objeto” é mantida em ambas as versões, e a diferença entre 

um objeto interno e uma “posse” está mais elaborada, adiante, no corpo do trabalho, na seção sobre 

Klein8. Para Winnicott, a primeira posse não–eu depende do desenvolvimento de uma consciência 

(awareness) que, na proposição de Klein de uma percepção rudimentar do seio como separado desde 

o início, não depende. Esta é uma divergência fundamental nos significados psicológicos a serem 

 
6 O tradutor de Da pediatria à psicanálise (1958a), Davy Bogomoletz, acrescenta um esclarecimento à nota de rodapé de 

Winnicott, citada por Caldwell, dizendo que a expressão “wool gathering” significa, literalmente, juntar lã, no sentido de 

devanear (nota do tradutor). 
7 Na verdade, o título é: Um estudo da primeira posse Não–eu. 
8 O título do item em português é “Relação com o objeto interno (Klein)”, 1971a, p. 24. 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 20 

atribuídos aos processos do desenvolvimento. Sua omissão tardia [na versão de 1971] pode indicar 

uma mudança na atitude de Winnicott, bem mais confiante de como tais diferenças (especialmente 

em relação a Klein) devam ser encaradas, e registra sua comparativa falta de importância, ao final 

dos anos sessenta. 

As qualificações/clarificações desse rodapé de página, no tocante ao “objeto/posse” assim 

como à “transição”, parecem demonstrar uma preocupação com a localização da sua perspectiva na 

continuidade da tradição psicanalítica, embora, no caso do primeiro “objeto/possessão”, o 

reconhecimento da tradição seja apenas para se afastar dela. é mantida a diferença entre objeto 

interno, como conceito mental do modo descrito por Klein, e em geral aceito, e a escolha de Winnicott 

da palavra “posse”, ao lado de seu uso contínuo de “objeto transicional”. O que ambos os seus usos 

enfatizam não é a externalidade da existência do objeto real, por exemplo, o ursinho de pelúcia, e sim 

a importância dos processos internos requeridos para se chegar à capacidade de usar um objeto 

externo e separado. é a prévia internalização do objeto suficientemente bom, a mãe, que fará o bebê 

se movimentar em direção a um interesse num objeto além de si e de sua mãe, ambos tanto factíveis 

quanto necessários. Somente se a mãe for suficientemente boa é que o objeto transicional poderá ser 

usado com sucesso; sua existência (ou sua existência saudável) depende da relação com a mãe. As 

variações daquilo que pode ser usado e do que podem significar, a relação entre objeto interno e 

objeto externo, os usos saudáveis e patológicos dos objetos, tudo isso deve fornecer importantes 

informações clínicas. Muitas destas diferenças estão organizadas em torno de um diferente espaço 

mental/envolvimento que a criança atribui ao objeto transicional: se é um calmante ou um 

confortador, se é um fetiche, se é a própria mãe ou uma parte da criança, como se relaciona ao toque, 

ao sugar, ao fazer sons. Os insights a partir de tais contribuições poderão, então, ser traduzidos para 

a situação analítica e ali utilizados. Igualmente, as informações sobre esses processos primitivos 

também serão obtidos ali. 

A citada referência a Fairbairn9, diz respeito à expansão de Abraham do modelo de Freud, 

através da divisão da fase oral e pelo acréscimo de um estágio de dependência madura. 

 

… entre esses dois estágios, está o estágio de transição, caracterizado por uma tendência 

crescente a abandonar a atitude de dependência infantil e uma tendência crescente a adotar a 

atitude de dependência madura. Este estágio de transição corresponde a três das fases de 

Abraham, duas fases anais e a fase genital precoce (fálica). (Fairbairn,1941/1952; republicado 

1990) 

 

 
9 Cf. 1958a, p. 316, nota 2. 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 21 

Ou novamente: “até onde o estágio transicional se ocupa do abandono da dependência infantil, 

percebe–se, agora, ser inevitável que a rejeição do objeto desempenhará uma parte importante” 

(ibidem). Novamente, uma referência ao uso por outro analista, d[o termo] “transição”, proporciona 

um contexto histórico e talvez a validação para o uso do próprio Winnicott, localizando–o a partir de 

Abraham. A carta para Strachey de 1 de maio de 1951 (1987b[1951]/1990, p. 21), sugere que as 

preocupações de Winnicott são com a teoria psicanalítica, e que na atmosfera dos anos cinquenta 

iniciais, e no afastamento de Winnicott das posições de Klein, um apelo à continuidade histórica pode 

ter sido necessário, pessoal e intelectualmente, de um modo que não seria mais, vinte anos depois. 

Numa carta a Money–Kyrle, datada de 27 de novembro de 1952, Winnicott diz: “a palavra 

‘intermediária’ é certamente útil, mas a palavra ‘transição’ subentende movimento e não devo perdê–

la de vista, caso contrário encontraremos algum tipo de fenômeno estático sendo associado ao meu 

nome” (1987b [1952]/1990, p.37). é esta ênfase sobre processo e movimento que encapsula a 

inovação e a importância permanente do trabalho sobre o objeto transicional e o fenômeno 

transicional. 

Referências e rodapés de página geralmente significam decisões bibliográficas, mas pode ser 

de interesse o fato de que quase todas as referências omitidas estejam relacionadas à literatura sobre 

a criança. Por exemplo, nos rodapés e referências omitidos da seção, O Desenvolvimento de um 

Padrão Pessoal, na versão de 1953c, o primeiro, em resposta a seu ponto de vista, “de algum modo 

o pedaço de pano é segurado e chupado…”, se refere ao filme de Robertson, Uma criança de dois 

anos vai ao hospital (Winnicott 1953c[1951]/2000, p.319). Depois, haverá a associação ao 

recolhimento de lã (referido previamente). As referências a Freud (1905/1969) e a Hoffer (1949) em 

“Integração mão boca”, a Scott (1955), “Uma nota sobre a tagarelice”, e a Illingworth (1951), “Sobre 

as perturbações do sono”, serão todas omitidas. 

Na comparação entre dois irmãos e os usos respectivos que ambos faziam do objeto 

transicional, a versão de 1953 contém o rodapé: “a mãe havia ‘aprendido de sua experiência com o 

primeiro filho que era uma boa ideia dar uma mamadeira enquanto amamentava ao seio’, ou seja, 

admitir que houvesse um valor positivo para os substitutos maternos e, dessa maneira, ela conseguiu 

um desmame mais fácil que com X” (idem, p. 323). No final dessa seção, uma referência ao artigo 

de 1954 de Stevenson, “A primeira possessão valiosa” é omitida. Tomadas juntas, estas omissões 

sutilmente reorganizam Winnicott, o especialista em mães e crianças, possivelmente no que interessa 

a Winnicott, o pensador analítico. 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 22 

Uma decisão posterior interessante poderia ser mostrada pela omissão de metade da nota de 

rodapé sobre a técnica de maternagem, que acrescenta um brilho à afirmação “um fenômeno subjetivo 

que chamamos de seio da mãe se desenvolve no bebê” (1953c[1951]/2000, p.327). A nota de rodapé 

original afirma: “Nisto eu incluo toda a técnica da maternagem. Quando se diz que o primeiro objeto 

é o seio da mãe, a palavra ‘seio’ é usada, a meu ver, para representar tanto a técnica de maternagem 

quanto a carne propriamente dita. A mãe pode ser suficientemente boa (do meu ponto de vista) mesmo 

quando usa a mamadeira” (idem). A segunda versão (1971a/1975, p.26) termina aqui. A primeira 

prossegue: “Se mantivermos em mente este sentido amplo da palavra ‘seio’, nele incluindo toda a 

técnica materna, surgirá uma ponte entre o modo como Melanie Klein descreve a história inicial do 

bebê e o modo como o faz Anna Freud. A única diferença mantida se refere às datas, que na verdade 

não é uma diferença importante, e que automaticamente desaparecerá com o tempo” 

(1953c[1951]/2000, p. 327). 

Esta reivindicação, em 1953, de um elo entre Klein e Anna Freud no que se refere à história 

primitiva, parece ser uma tentativa, da parte de Winnicott, de sugerir conexões e construir pontes e 

encontrar um terreno comum, uma perseverança que também aparece na carta a Rosenfeld do mesmo 

período (1987b [1953]1990), em que Winnicott insiste que Anna Freud, “sabe que há mais nisso […] 

no cuidado com o bebê […] que uma série de técnicas” (idem, p.40). 

Na seção Ilusão–Desilusão, duas notas de rodapé foram omitidas em 1971. Na primeira 

versão (1953c[1951]/2000, p. 326), Winnicott diz: “Não existe qualquer possibilidade de que um bebê 

progrida do princípio de prazer para o princípio de realidade, ou para e além da identificação primária 

(ver Freud,1923) [aqui há um apontamento para uma nota de rodapé 1. Ver também Freud (1921)], a 

menos que exista uma mãe suficientemente boa (nota de rodapé 2)”. Esta segunda nota de rodapé, 

que é importante para o que de fato conta para Winnicott, diz: 

 

Um dos efeitos — na verdade o principal —, da falha da mãe a esse respeito, no início da vida 

do bebê, é analisado com muita clareza (do meu ponto de vista) por Marion Milner (1952). 

Ela mostra que, em consequência da falha da mãe, ocorre um desenvolvimento prematuro do 

ego com a distinção precoce de um objeto mau com relação a um bom. O período de ilusão 

(ou minha fase transicional) é perturbado. Na análise, ou em várias atividades da vida 

cotidiana, o indivíduo estará sempre em busca do valioso lugar de descanso proporcionado 

pela ilusão. Sob este aspecto, a ilusão tem um valor positivo. Ver também Freud (1950) 

(idem).10  

 

 
10 Os itálicos, nesta citação de Winnicott, são da autora deste artigo, Lesley Caldwell. 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 23 

Esta [última] frase é repetida no Resumo do artigo original (1953c[1951]/2000, p. 331), 

enquanto que em 1971, “ilusão” foi modificada para “paradoxo” (1971a/1975, p.29). 

No item Descrição Clínica de um Objeto Transicional, uma nota de rodapé referida ao 

trabalho de Wulff (1946), “Fetichismo e escolha objetal na primeira infância”, é omitida, assim como 

sua discussão posterior no final do trabalho na seção Ilusão e o Valor da Ilusão. Estas referências 

contêm uma diferenciação importante, da posição de Winnicott em relação à de Wulff, e são muito 

relevantes para a subsequente e ampla disseminação da ideia dos Objetos Transicionais. A nota de 

rodapé diz: 

 

Wulff está claramente discutindo esse mesmo fenômeno, mas ele o chama de “objeto fetiche”. 

Não está claro para mim que esse termo esteja correto, e discuto isso mais adiante. Na verdade, 

eu não tinha conhecimento do artigo de Wulff antes de escrever o meu, mas me senti apoiado 

e tive muito prazer em descobrir que o tema já havia sido considerado importante de ser 

discutido por outro colega. Ver também Abraham (1916) e Lindner(1879).” (Winnicott, 

1953c[1951]/2000, p. 322). 

 

A discussão no texto retorna a objetos fetiche e ao que, para Winnicott, poderia ser perdido 

pelo uso de “fetiche” para descrever o que ele insistia fosse entendido como fenômenos infantis 

normais. Ele vê Wulff partindo da “psicopatologia do fetiche” e da teoria comum das perversões 

sexuais. O relato de Wulff estaria relacionado com a ilusão de um falo materno, enquanto que a 

insistência de Winnicott sobre a universalidade da ilusão permite a inclusão da ilusão de um falo 

materno como normal e não patológica. Winnicott sugere que esta normalidade pode ser atestada se 

nos concentrarmos, não no “objeto”, mas na “ilusão”, que “é [um fenômeno]universal no campo da 

experiência” (ibidem,p. 330). Ele acrescenta, “Prosseguindo nessa direção, podemos admitir que o 

objeto transicional seja potencialmente um falo materno, mas que originalmente é o seio, ou seja, 

aquilo que é criado pelo bebê ao mesmo tempo que é dado pelo ambiente” (idem) Ainda que isto 

possa ser usado para se compreender o fetichismo, a adição e o roubo, não necessariamente os 

acarreta. Isto restaura o Objeto transicional à arena dos fenômenos infantis normais. Na versão de 

1971, a ‘normalidade’ (e universalidade) do objeto transicional e dos fenômenos transicionais são 

dados como aceitos, mas na versão de 1953, ainda precisaram ser argumentados. 

Se a capacidade de ter um objeto transicional de um modo que não se torne um fetiche depende 

de um estado de coisas prévio, entre mãe e bebê, um objeto transicional não é apenas, nem 

primariamente, um substituto, é também o que esta substituição acarreta e torna possível, através da 

relação entre a mãe suficientemente boa e o bebê, que é fundamental. 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 24 

Ambas as versões de seu artigo demonstram sua insistência na importância da área 

intermediária da experiência, a reinvindicação de se saber quais são suas características e como o 

bebê se torna capaz de participar de tal área e a extensão de sua relevância contínua para o ser humano 

ao longo da vida. As qualidades especiais do relacionamento se refere ao que o bebê quer, ao que 

podemos inferir que ele esteja esperando, e que parte desempenham os pais por aceitarem o controle 

que a criança exerce sobre essa posse cujo destino é se tornar sem importância. Isso se amplia no 

campo mais abrangente da vida adulta, arte, cultura, religião, que não está realmente desenvolvido 

em nenhuma versão. 

Numa reafirmação de sua posição na carta para Money–Kyrle citada acima, ele diz que 

 

além da capacidade para relacionamentos interpessoais e da elaboração da fantasia a elas 

relativas, além do mundo pessoal interno da realidade psíquica, existe uma terceira coisa, 

igualmente importante, que é a experiência. A experiência é um trafegar constante na ilusão, 

uma procura repetida da interação entre a criatividade e aquilo que o mundo tem a oferecer. A 

experiência é uma conquista da maturidade do ego, à qual o ambiente fornece um ingrediente 

essencial. Não é, de modo algum, alcançada sempre (1987b[1952]/1990, pp.37–38). 

 

A última modificação substancial é a retirada da descrição da psicopatologia com referência 

ao fenômeno transicional, que abrangia o último parágrafo do primeiro resumo (1953c[1951]/2000, 

p. 331), e a introdução, em 1971, de uma frase inteiramente nova, sobre a “ideia adicional” de 

“paradoxo”, uma palavra que não aparece na versão de 1953, e tampouco se encontra incluída no 

índice de Obras Completas de 1955.11  

Enquanto a primeira versão contém a frase, “um valor positivo da ilusão pode então ser 

afirmado” (1953c[1951]/2000, p. 331), a segunda versão diz: “O que emerge destas considerações é 

a ideia expressa adiante de que a aceitação do paradoxo pode ter um valor positivo. A resolução do 

paradoxo leva a uma organização defensiva, que, no adulto, pode ser encontrada como organização 

do verdadeiro e falso self.” (1971a/1975, p. 30) Permanece a referência ao trabalho de Winnicott de 

1960 sobre este assunto. 

Em seu artigo de 2002, no IJPA, John Turner aponta para o decrescente recurso à ilusão no 

trabalho de Winnicott, e a preocupação crescente com o brincar e tudo o que o brincar pode acomodar. 

Este aparente desaparecimento não se deve ao fato de a “ilusão” ter–se tornado menos importante, e 

sim à sua própria importância, especialmente na medida em que aquilo que concerne à realidade 

psíquica, de acordo com Turner, é aquilo que torna seu uso inapropriado. “A ilusão”, ele acrescenta, 

 
11 Reeves, comunicação pessoal, 2007 (nota da autora) 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 25 

“fica oculta atrás do brincar que ela permitiu”. Penso que Turner chega perto de sugerir que, no clima 

psicanalítico dos anos cinquenta, a palavra e suas associações, inclusive as de Freud em “O Futuro 

de uma Ilusão”, tornaram–se um obstáculo para a importância das ideias de Winnicott serem 

claramente comunicadas. 

Uma leitura atenta das duas versões poderia confirmar a leitura de Turner e promoveria maior 

investigação de como a mudança de “ilusão” para “paradoxo” e “brincar” pode ser compreendida, 

não apenas como a ampliação da área da psicanálise, e suas ligações com a arte e cultura, mas ainda 

como uma extensão do âmbito do que acontece dentro do consultório, e de qual é a base do trabalho 

analítico. O “brincar” oferece grandes possibilidades, teoricamente e para o trabalho no consultório, 

e também evita a associação de “ilusão” com “desilusão”, assim como de narcisismo com onipotência 

infantil. 

Winnicott descreve a mudança que ocorre do uso que o bebê faz do próprio polegar para o 

uso posterior de alguma coisa além de si, e ele considera de grande interesse o modo como essa 

passagem acontece. A alteração de um para o outro pode ser uma questão dos processos do 

desenvolvimento, as articulações entre motilidade e o alcance agressivo, e o início de uma percepção 

(awareness) do ambiente como separado e objetivo. Estes são aspectos familiares do seu modelo, 

mas, aqui, eles criam ou abrem um espaço cujas características também são de interesse. O espaço 

que existe entre uma coisa e outra, uma área intermediária, que pode ser designada como espacial, 

precisa emergir, já que Winnicott propõe que, no início, não existe espaço entre o polegar e a boca 

para o bebê. No entanto, entre a boca e o objeto transicional, ou primeira possessão, um espaço foi 

aberto. Isto é claramente não apenas uma referência ao polegar como fixado ao bebê. Ele usa a palavra 

“entre” várias vezes para transmitir o senso de que algo mais acontece para a criança, dentro daquele 

intervalo de tempo que é vivido entre a “incapacidade” e a “crescente capacidade de reconhecer e 

aceitar a realidade”. é isto que ele relaciona à “ilusão”, e isto é fundamental para o seu relato de como 

o bebê chega ter um sentido de self através de um processo que não ocorre, primariamente, em termos 

de relações objetais, mas sim do que ele chama de “experiências funcionais”, e dos processos através 

dos quais essas experiências chegam a ganhar um sentido (pode–se supor). 

Na segunda edição de A Linguagem de Winnicott, Abram (2000) identifica o primeiro uso 

explícito de “ilusão” em “Os padrões deles e os seus” (1945f[1944]/1982), originalmente transmitido 

pelo rádio como palestra. 

 

Não podendo estar inteiramente à disposição do bebê, a mãe dá o seio em intervalos regulares, 

que é o mais próximo possível do ideal e, assim, frequentemente é bem sucedida no 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 26 

fornecimento de um curto período de ilusão para o bebê, no qual não precisa, ainda, reconhecer 

que o seio sonhado não satisfaz, por mais lindo que o sonho seja. Ele não engorda com um 

seio sonhado (“Os padrões e os seus”, 1944 citado em Abram, 2007).12  

 

A primeira referência ao termo havia aparecido previamente, em 1931, numa nota de rodapé. 

Uma nota de rodapé — deve ser enfatizado — que aparece no negativo, no trabalho, “A Clínica 

Reumática”: “[…] pois o corpo, na melhor das hipóteses, é um conjunto de dores…Este é o choro 

típico do desiludido” (citado em Abram, 2007).13 Poderíamos ler esta afirmativa inicial em conjunção 

com a ligação que Winnicott faz entre a desilusão e o desmame, tanto nesse trabalho quanto em 

“Psicoses e cuidados maternos” (1953a [1952]/2000, p.305), em que ele diz que “imediatamente atrás 

do desmame encontraremos o tema mais amplo da desilusão. O desmame implica numa amamentação 

bem–sucedida, e a desilusão implica no fornecimento bem–sucedido de espaço para a ilusão” (idem, 

p. 307). 

Turner localiza a importância da ilusão para Winnicott e a mudança do termo na história da 

língua, e também a ligação de Winnicott e Milner com a tradição inglesa do romantismo. Ele enfatiza 

a diferença entre Milner, em seu artigo de 1952, “Aspectos do simbolismo na compreensão do não–

self”, revisado em 1955 como “O papel da ilusão na formação dos símbolos” (Milner, 1987) e o 

avanço de Winnicott nesse tema. Turner diz: “para Milner, a questão é o problema clássico de dois 

diferentes modos de pensar. Eu não quero negar a utilidade nem a verdade da tipologia de Milner, 

mas quero perguntar se a diferença é a única relação que podemos imaginar entre seus dois modos de 

pensar e ver”. (2002) 

Para Turner, a ênfase de Winnicott no espaço intermediário, belamente descrito como “uma 

área onde o self pode se misturar com as coisas do mundo” (2002), escapa do dualismo do relato de 

Milner, e Turner propõe Wordsworth como antecessor de Winnicott da coexistência destes modos de 

pensar (2002). “A ilusão no seu trabalho”, alega Turner, 

 

não constitui uma alienação da mente em relação à realidade; ao contrário, é a ponte entre elas, 

corroborando o sentido do poder criativo a partir do holding dado pelo ambiente. é a ilusão 

que cria o seio e depois o objeto transicional; gradualmente através da desilusão e da 

diminuição de intensidade isso se expande para o brincar da criança pequena… uma atividade 

intermediária do brincar como uma combinação inseparável de fantasia e de trabalho real, feita 

no mundo real, em tempo e espaço reais (…)14 

 

 
12 Esta passagem de Winnicott está em 1945f[1944], p.138 (nota do tradutor). 
13 Não há referência a esse texto de Winnicott nas edições brasileiras e não foi possível encontrar a referência, mencionada 

pela autora, na tradução do livro de Jan Abram. 
14 A autora não fornece, com relação a esta citação de Turner, referência bibliográfica precisa. 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 27 

No volume Winnicott e o Paradoxo15, os pensadores franceses entrevistados sugeriram que, 

enquanto o objeto transicional, em si, era limitante e havia levado a todo tipo de excessos, o espaço 

transicional tem se provado um terreno muito mais fértil para uma elaboração. A ênfase, 

compartilhada de diferentes maneiras, está na necessidade de que algo mais esteja contido na ideia 

de “potencial” (e suas ligações com o brincar). Diatkine (1984/1999) diz: 

 

Infelizmente, novas ideias marcantes são precocemente concretizadas por aqueles que não 

possuem seu gênio inventivo. Isto aconteceu no caso dos objetos ou espaços transicionais. 

Winnicott lançou, de modo impressionante, além daquilo que era dramaticamente interno ou 

externo, a ideia de um campo de catexias e atividades para as quais a questão [entre interno e 

externo] não se levanta. Hoje em dia, estes conceitos se tornaram uma espécie de valise para 

as mentes menos originais. 

 

Pontalis (1984/1999), por exemplo, sugere que a mudança da primeira para a segunda versão 

foi a ênfase maior no espaço como oposto ao objeto, e isto produz a sua reiterada afirmação de que a 

atividade mental é significativa se não for apenas mental. Widlocher (1984/1999) fala da 

comunicação como não apenas comunicação de informação. Green (1984/1999) sintetiza: 

 

Se o indivíduo aborda esta questão a partir do lado da fronteira entre o dentro e o fora, da área 

intermediária como área de interseção entre o fora e o dentro, na qual os problemas de 

influência, intrusão, separação, abandono, entram no jogo, nos limites das possibilidades do 

sujeito, pode–se compreender a importância do pensamento de Winnicott sem se prender ao 

aspecto anedótico do objeto transicional que, evidentemente, é algo com valor próprio, mas 

acima de tudo, tem um interesse na medida em que se refere ao espaço do qual faz parte e ao 

tempo em que começa a funcionar. 

 

O brincar habita esta “zona intermediária”, este espaço transicional, que é tão significativo 

nos processos do desenvolvimento através dos quais a criança começa a se relacionar, 

psicologicamente e somaticamente, com objetos no mundo externo. Mas igualmente significativa é 

sua importância na indicação dos processos do desenvolvimento que têm precedido os movimentos 

da criança na direção desse espaço: para se chegar à capacidade de habitar esta área 

intermediária/transicional e, depois, brincar, estão envolvidos os processos de ilusão e desilusão, que 

para Winnicott formam a base da relação mãe/bebê. Esta “terceira área” tem uma instrumentalidade 

ao mesmo tempo estrutural e desenvolvimental por permear todos os tipos de experiência cultural 

adulta. A experiência cultural, ele sugere, está localizada no “espaço potencial entre o indivíduo e o 

ambiente”, um espaço de “experiências maximamente intensas” (…). 

 
15 Clancier & Kalmanovich, 1984. 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 28 

Em seu trabalho sobre o brincar, John Huizinga (1962) defende a inclusão do homo ludens às 

formulações descritivas homo sapiens e homo fabro, uma reivindicação pelo lugar fundamental do 

brincar na espécie humana. Huizinga (1962) descreve o brincar como uma atividade voluntária 

executada dentro de certos limites prefixados de tempo e espaço, contido por regras livremente 

aceitas, tendo uma finalidade em si mesmo, e acompanhado por um sentimento de tensão, alegria e a 

consciência de ser diferente da vida cotidiana. (“O brincar é sempre excitante; é excitante não devido 

ao fundo instintivo, mas pela precariedade que lhe é inerente”. [cf. Winnicott 1971a/1975, p.71]). 

Huizinga (1962) vê o brincar como fundamental. é um tesouro retido na memória, que pode ser 

repetido a qualquer momento. Esta faculdade de poder ser repetido é uma de suas qualidades mais 

essenciais. Brincar é um fenômeno cultural, mas é também uma nova criação da mente à qual 

podemos voltar e, de fato, voltamos. 

Isso ecoa os pensamentos de Winnicott sobre o brincar, conforme eles aparecem em “O 

brincar: uma exposição teórica” e “O brincar: a atividade criativa e a busca do Eu (self)”, capítulos 

três e quatro de O Brincar e a Realidade (1971a/1975). Ele também enfatiza o brincar como 

voluntário, primário, e relacionado a uma condição particular da mente. Seu relato liga o mundo da 

experiência infantil com o mundo da arte e cultura, fazendo com que as formas mais tardias dependam 

e se desenvolvam a partir das mais primitivas. O brincar e a experiência cultural podem receber uma 

localização, que é tanto na mente quanto fora dela, uma localização associada com a área 

intermediária da experiência (mas onde a experiência ocorre), que não pertence nem ao mundo 

externo da realidade nem ao mundo interno da pessoa, mas participa de ambos. Esta área 

intermediária da experiência é onde o brincar acontece e a possibilidade de sua existência “ali”, a 

possibilidade de alguém ser capaz de brincar ali (e, portanto, em outras partes) se desenvolve a partir 

do espaço potencial entre a criança e sua mãe, o qual surge, “quando a experiência já produziu na 

criança um alto grau de confiança na mãe que não falhará em estar ali se for subitamente requisitada.” 

Os processos que se iniciam naquele espaço, um espaço criado na base da experiência, inicialmente, 

o espaço da ilusão, tornam possível para uma pessoa viver criativamente, participando e se tornando 

uma arena livremente demarcada pelo termo “cultura”, e engajando–se na psicanálise, “que é uma 

forma altamente especializada de brincar, a serviço da comunicação consigo mesmo e com os outros.” 

 

Ao utilizar a palavra “cultura”, estou pensando na tradição herdada, e em algo que pertence ao 

lugar comum da humanidade, para o qual indivíduos e grupos podem contribuir, e do qual 

todos nós podemos fruir, se tivermos um lugar para guardar o que encontramos (1967b, p. 

138). 

 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 29 

Esta noção de ter um lugar para colocar o que encontramos, engloba, parece–me, duas áreas 

distintas, embora relacionadas. Uma seria um tipo particular de experiência interna e disposição, e a 

outra seria o conhecimento do produto cultural e a condição de usá–lo. Conhecer e experimentar 

alguma coisa também depende de conhecer o campo. Conhecer o campo também quer dizer conhecer 

o modo de fazer uso daquele campo. A arte, como fenômeno do intermediário, pode proporcionar 

algo fundamental através da sua aproximação do externo e do interno, mas sua disponibilidade para 

tal uso depende de haver algum lugar dentro de nós para “colocar” a experiência. Conhecimento e 

familiaridade são aspectos de ter um lugar (um lugar interno) para ambos, o artista e o espectador, 

colocarem o objeto simbólico, que está imbuído com a criatividade de um ou vários participantes, 

enquanto, simultaneamente, tem a capacidade de engajar o outro, isto é, de evocar a capacidade do 

outro de se envolver, usando a capacidade para seus próprios propósitos internos. 

Esta capacidade não é apenas a condição de ser capaz de usar e desfrutar do mundo da arte e do 

mundo comum e seus prazeres, mas é também a condição de ser capaz de entregar–se, em 

profundidade, ao processo de análise. Alguns de nossos pacientes e alguns de Winnicott mostram–

nos as restrições e os empobrecimentos resultantes de patologias que se originam de problemas nesses 

processos muito primitivos. Talvez seja bem mais difícil registrar o impacto, no consultório, dos 

processos comuns de cuidados infantis que levam à saúde normal, o que quer dizer, à elaboração de 

uma teoria das condições primitivas que produzem a saúde, o indivíduo saudável e o lugar da arte e 

da experiência intermediária facilitando uma continuidade de encontro com o self, que é distintivo do 

trabalho de Winnicott nesta área. 

  

Referências 

Abram, J. (2000). A linguagem de Winnicott. Rio de Janeiro: Revinter.      

Aguayo, J. (2002). Reassessing the Clinical Affinity Between Melanie Klein and D. W. Winnicott 

(1933–51): Kleins’s Unpublished notes on Baby. International Journal of Psychoanalysis, 

83(5), 1133–1152. 

Clancier, A. & Kalmanovitch, J. (1999). Le paradoxe de Winnicott. De la naissance à la création. 

Paris: In Press Éditions. (Trabalho original publicado em 1984)      

Diatkine, R. (1999). Une grande liberté d’espirit: Entretenien avec René Diatkine. In A. Clancier & 

J. Kalmanovitch (1999/1984), Le paradoxe de Winnicott. De la naissance à la création. Paris: 

In Press Éditions.    



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 30 

Fairbairn, W. R. D. (1952). Psychoanalytic studies of the Personality. UK: Routledge. (Trabalho 

original publicado em 1941)      

Freud, S. (1969). Three Essays on the Theory of Sexuality. Londres: Imago Publishing Co. (Trabalho 

original publicado em 1905; respeitando–se a classificação de Etchevery, temos a referência 

1905d) 

Fulgencio, L. (2006). Winnicott’s rejection of the basics concepts of Freud’s 

Metapschology. International Journal of Psychoanalysis, 88(2), 443–61. 

Green, A. (1999). Winnicott et le modéle du cadré: Entretenien avec André Green. In A. Clancier & 

J. Kalmanovitch (1999/1984), Le paradoxe de Winnicott. De la naissance à la crÉation. Paris: 

In Press Éditions 

Huizinga, J. 1962: Homo ludens: A Study of the Play — Element in Culture. UK: Paperback. 

Illingworth, R. S. (1969). Common symptons of disease in Children. UK, Unknown Binding, 1969. 

(Trabalho original publicado em 1951 

Klein, M. 1964: Love, Hate and Reparation. UK: Paperbac 

King, P. & Steiner, R. (1991). Freud–Klein controversies 1941–1945. Londres: The Institute of 

Psycho–analysis. 

Milner, M. 1987: The Suppressed Madness of Sane Men: Forty–four Years of Exploring 

Psychoanalysis. UK: Paperback. 

Pontalis, J. B. (1999). Paradoxes de l’effet Winnicott: Entretien avec J. B. Pontalis. In A. Clancier & 

J. Kalmanovitch (1999/1984), Le paradoxe de Winnicott. De la naissance à la création. Paris: 

In Press Éditions.  

Rycroft, C. (1972). A Critical Dictionary of Psychoanalysis (Penguin reference Books). UK: 

Paperback.   

Turner, J. (2002). A brief history of illusion: Milner, Winnicott and Rycroft. International Journal of 

Psychoanalysis, 83(5), 1063–1082. 

Widlöcher, D. (1999). Une liberté de pensée: Entretien avec Daniel Widlöcker. In A. Clancier & J. 

Kalmanovitch (1999/1984), Le paradoxe de Winnicott. De la naissance à la création. Paris: 

In Press Éditions.    

Winnicott, D. W. (1975). O brincar e a realidade. Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original 

publicado em 1971; respeitando–se a classificação de Huljmand, temos 1971a. Título 

original: Playing and Reality) 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 31 

Winnicott, D. W. (1982). A criança e seu mundo. Rio de Janeiro, Livros Técnicos e Científicos 

(Trabalho original publicado em 1964; respeitando–se a classificação de Huljmand, temos 

1964a) 

Winnicott, D. W. (1982): Os padrões deles e os seus. In D. Winnicott (1982/1964a), A criança e seu 

mundo. Rio de Janeiro, Livros Técnicos e Científicos. (Trabalho original publicado em 1945; 

respeitando–se a classificação de Huljmand, temos 1945f[1944]) 

Winnicott, D. W. (1990). Carta 18 (Para James Strachey). In D. Winnicott (1990/1987b), O gesto 

espontâneo. São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original publicado em 1987; respeitando–

se a classificação de Huljmand, temos 1987b[1951]. Título original: The Spontaneous Gesture 

— Selected Letters) 

Winnicott, D. W. (1990). Carta 26 (Para Roger Money–Kyrle). In D. Winnicott (1990/1987b), O gesto 

espontâneo. São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original publicado em 1987; respeitando–

se a classificação de Huljmand, temos 1987b[1952]. Título original: The Spontaneous Gesture 

— Selected Letters) 

Winnicott, D. W. (1990). Carta 27 (Para Herbert Rosenfeld). In D. Winnicott (1990/1987b), O gesto 

espontâneo. São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original publicado em 1987; respeitando–

se a classificação de Huljmand, temos 1987b[1953]. Título original: The Spontaneous Gesture 

— Selected Letters) 

Winnicott, D. W. (1990). O gesto espontâneo. São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original 

publicado em 1987; respeitando–se a classificação de Huljmand, temos 1987b. Título 

original: The Spontaneous Gesture — Selected Letters) 

Winnicott, D. W. (1994). Explorações psicanalíticas. Porto Alegre: Artes Médicas. (Trabalho original 

publicado em 1989; respeitando–se a classificação de Huljmand, temos 1989a. Título 

original: Psychoanalytic Explorations) 

Winnicott, D. W. (2000). Objetos transicionais e fenômenos transicionais. In D. Winnicott 

(2000/1958a), Textos selecionados — da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Imago. 

(Título original: Collected Papers — Through Pediatrics to Psycho–Analysis) e In D. 

Winnicott (1975/1971a), O brincar e a realidade. Rio de Janeiro: Imago (Título 

original: Playing and Reality) . (Trabalho original publicado em 1953; respeitando–se a 

classificação de Huljmand, temos 1953c[1951]) 

Winnicott, D. W. (2000). Psicoses e cuidados maternos. . In D. Winnicott (2000/1958a), Textos 

selecionados — da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Imago. (Título original: Collected 



Lesley Caldwell  Do objeto ao espaço e a natureza desta transição 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 15-32, 2007 32 

Papers — Through Pediatrics to Psycho– Analysis). (Trabalho original publicado em 1953; 

respeitando–se a classificação de Huljmand, temos 1953a[1952]) 

Winnicott, D. W. (2000). Textos selecionados — da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Imago. 

(Trabalho original publicado em 1958; respeitando–se a classificação de Huljmand, temos 

1958a. Título original: Collected Papers — Through Pediatrics to Psycho– Analysis) 

 


