
 

 

 

 

 Origem em Heidegger e Winnicott* 

 

Origin in Heidegger and Winnicott 
 

 Zeljko Loparic** 

 

Resumo: Após fazer uma breve apresentação da maneira como o tema da origem surge no 

pensamento de Heidegger, o artigo mostra que esse tema se desdobra necessariamente no do 

nascimento. Em seguida, o nascimento é estudado tal como tematizado por Heidegger na primeira e 

na segunda fase da sua filosofia. Por fim, o artigo explica os conceitos de nascimento e origem que 

compõem a teoria do amadurecimento de Winnicott, a fim de iniciar um diálogo entre o pensamento 

heideggeriano do ser e a psicanálise winnicottiana do acontecer maturacional. 

Palavras-chave: Heidegger, Winnicott, Origem, Nascimento, Amadurecimento. 

 

Abstract: After making a brief presentation of the manner in which the topic of origin emerges in 

Heidegger’s thought, the article shows that this topic necessarily includes that of birth. Next, the birth 

is studied in the light of the first and the second phase of Heidegger’s philosophy. Finally, the concepts 

of birth and origin that are contained in Winnicott’s theory of maturation are presented in order to 

introduce a dialogue between Heidegger’s thinking of Being and Winnicott’s psychoanalysis of 

human coming to be and growth. 

Keywords: Heidegger, Winnicott, Origin, Birth, Maturation. 

  

 
* Versão revisada da palestra proferida no Colóquio Internacional: “Origem em Heidegger e Freud”, Évora, 16-17 de 

novembro de 2006. 
** PUC-SP e Unicamp. 

https://doi.org/10.59539/1679-432X-v2n1-1183
https://orcid.org/0009-0006-8160-4835


Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 42 

1. Introdução 

A origem é um conceito distintivo do Heidegger tardio, portanto, um conceito pós-ontológico 

e mesmo pós-filosófico. Refere-se ao nascedouro da relação do homem ao ser, na qual se funda o 

pensamento do ser. Pois pensar é pensar o ser, e nada mais. Esse nascedouro tornou-se ativo na Grécia 

antiga, onde, pela primeira vez, o ser se deu ao pensar. Contudo, o pensamento que emergiu deixou 

impensado o essencial: a origem da relação do homem ao ser. Os primeiros pensadores gregos diziam 

o (que é o) ser, isto é, tratavam de dar conta da pergunta: o que é o ser? Entretanto, nada revelaram 

sobre a fonte que dá ao homem o ser como coisa a pensar nem tampouco sobre a própria doação do 

ser, a partir da qual a pergunta pelo ser poderia ser respondida. 

Com a virada metafísica do pensamento do ser — iniciada, mas não consumada, por Platão 

—, não apenas a origem da relação do homem ao ser e, por conseguinte, do pensamento do ser, mas 

o ser ele próprio tornou-se um impensado, reduzido ao ser do ente. A pergunta-guia da filosofia na 

sua fase metafísica passou a ser: o que é o ente enquanto ente? O esquecimento da origem — do lugar 

do nascimento do homem como pensador do ser — e do próprio ser aprofundou-se na época moderna, 

quando o ser do ente acabou projetado (em resposta à interpelação do próprio ser) como 

representidade (Vorgestelltheit), um tipo de cunha do ser do ente que possibilitou com que, na 

atualidade, os entes no seu todo se desocultem e sejam pensados não no que são, mas tão-somente 

nas suas relações mútuas acessáveis representacionalmente pelos seres humanos. Na linguagem de 

Heidegger, os entes passaram a existir como recursos (Bestand), como “constanteações” 

(Beständigungen) ou, ainda, como instalações provisórias decorrentes da armação (Gestell), que 

exerce poder hegemônico sobre eles todos. A expressão cabal desse estado de coisas é o fato de a 

ciência moderna ignorar por completo a pergunta pelo ser do ente, melhor, de tratar essa pergunta 

como sem sentido.1 Assim, o verdadeiro triunfo da metafísica — da virada esquecedora da pergunta 

pelo ser em prol da pergunta pelo ser do ente — é, paradoxalmente, o fim da metafísica, com a 

emergência de um pensamento que só trata das relações entre os entes não enquanto entes, nem 

mesmo enquanto objetos, mas como conjuntos de dados (informações) organizados por meio de 

representações, isto é, de dados intuitivos expostos em conceitos puros ou empíricos cuja elaboração 

é feita cada vez mais automaticamente, prescindindo até mesmo do sujeito do conhecimento, ainda 

necessário em Kant2. 

 
1 Cf. Loparic 2005b. 
2 Foi Kant quem decretou o fim da ontologia ao declarar que “o soberbo nome de ontologia […] deve ceder lugar ao 

modesto nome de uma simples analítica do entendimento puro” (1787, p. 303; sobre as implicações desse assunto, cf. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 43 

O Heidegger tardio entende que o ser deixou de ser pensado não em virtude de um projeto 

humano, mas pela imposição da origem. Sendo assim, e supondo que o homem continue possuído 

pela origem, o único futuro possível desse acontecer consiste em que se inicie, da mesma origem, um 

outro começo do pensamento do ser, não mais metafísico nem mesmo filosófico. Retorno à origem: 

essa é a versão do Heidegger tardio do mote husserliano: às coisas, elas mesmas. A filosofia, 

como filia, é um sintoma de distância. O amor é o fenômeno de aproximação. Se e quando essa 

distância acabar — mais precisamente, se e quando o homem passar a existir a partir da origem que 

lhe assegura o contato direto com o ser —, a própria filosofia acabará. A verdadeira forma inicial do 

pensamento do ser — o desvelamento da presença a partir da origem doadora — não é, portanto, a 

filosofia, mas antes o canto, a celebração, a exultação diante do ser como desocultamento. O modo 

próprio do pensar exultante se perfaz com o dizer dos poetas, restabelecido como tal por Hölderlin, 

poeta do poetar. A palavra originária não é conceitual, mas significante-sensificadora3 ou, como dirá 

Heidegger mais tarde, a palavra que acena e põe a caminho. Pois tudo é caminho (1959, p. 198). 

  

2. Um desdobramento da pergunta pela origem: o problema da nascença 

Compreende-se facilmente, portanto, por que Heidegger vê na técnica o perigo extremo para 

o homem se esse ente é definido pela relação à origem que dá a pensar o ser.4 Esse perigo impõe a 

tarefa, específica da nossa época, de reatar com a origem. A execução dessa tarefa exige, entre outras 

coisas, que seja devidamente tematizado o relacionamento do homem com a origem e que se examine 

o modo como se inicia o pensamento do ser a partir da origem, bem como as figuras desse 

pensamento. Em outras palavras, o problema da origem inclui necessariamente o da nascença e do 

amadurecimento do homem. 

Gostaria de observar, antes de mais nada, que o nascimento não é um tema consagrado na 

filosofia. Esta privilegiou quase exclusivamente o outro fim da existência humana: a morte. Foi a 

meditação de Sócrates sobre a morte que estabeleceu o lugar central desse tema no contexto da divisão 

metafísica do mundo em este mundo, o mundo do não-ser, e o mundo depois da morte e antes do 

nascimento, isto é, o mundo do ser ou das ideias. Desde então, os filósofos permaneceram muito mais 

interessados pelos moribundos do que pelos bebês. Via de regra, o nascimento era visto como uma 

catástrofe — queda na caverna do mundo sensível, lugar do esquecimento, do sofrimento etc. — e a 

 
Loparic 2005a). Desconheço qualquer texto de Heidegger em que este faça referência a esse trecho de Kant. Comentei 

esse fato em Loparic 2007. 
3 No original: “sinnbildend”, Heidegger 1989 [1934/35], GA 39, p. 114. 
4 Para a exposição detalhada dessa tese, cf. Loparic 1996. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 44 

morte como chance de salvamento. Isso é claro em Platão: ele não é concernido pela possibilidade de 

o homem entrar no mundo, mas pela possibilidade de ele sair do mundo, transcender o mundo, ainda 

vivo ou morto. Além disso, quando fala em maiêutica, teoria e prática de parto, trata do renascimento, 

na mente humana, das ideias esquecidas, não do verdadeiro nascimento, isto é, da emergência dos 

seres humanos do não-ser. 

Precisamente essa temática é imposta nos dias de hoje ao pensamento filosófico pelo saber da 

técnica moderna, embora em termos diferentes dos da metafísica de Platão. O saber ideacional, 

mesmo não referido mais ao mundo das ideias, mas, ao modo de Kant, apenas ao mundo dos 

fenômenos, assegura-nos a possibilidade de fabricação dos humanos, por um processo de 

implementação, na matéria, de códigos virtuais existentes originalmente na natureza e exibidos, 

representacionalmente, na linguagem objetificante da ciência. Até a época atual, esse código ainda 

era o segredo da natureza não humana (corpo humano). Os desenvolvimentos atuais da biologia 

genética mostram que, no futuro, ele poderá ser refeito ao gosto da vontade do poder, abrindo um 

espaço de possibilidades infinitas para a produção de humanóides, mais ainda, para a modificação 

artificial de todas as espécies. Dessa forma, a espécie humana afigura-se como aquele produto da 

natureza, no qual esta última ganhou a consciência de si mesma como fabricante das espécies e 

mediante o qual os seus segredos de produção foram expostos conceitualmente como processos 

técnico-práticos. 

O principal resultado desse saber é o fim da fixidez das espécies, inclusive da humana, isto é, 

da naturalidade, ou melhor, da natufactualidade em geral e a sua assimilação e prolongação na 

artificialidade, ou seja, na artefactualidade. No contexto da tecnologia de produção dos humanos e 

dos humanóides, o homem é retirado não apenas conceitualmente, mas efetivamente, do colo da 

natureza, para se tornar um artefato industrial, pela realização de algumas das infinitas possibilidades 

virtuais geneticamente codificadas e doravante calculáveis na linguagem técnico-prática da ciência 

contemporânea. Aqui, o morrer significa, por sua vez, ser deletado; suicídio é deletar-se, desrealizar 

certo conjunto de possibilidades virtuais.5 O homem não só perde a transcendência no depois da 

morte, mas também no aquém da vida. Ele não pode mais morrer nem nascer. Ele, portanto, não pode 

mais existir. 

Dessa forma, o problema da origem leva necessariamente a novos desdobramentos. A sua 

formulação completa terá de contemplar, por um lado, a pergunta heideggeriana pela relação do 

homem à origem, da qual emerge a relação do homem ao ser e que, por sua vez, poderia ser o ponto 

 
5 Esse fenômeno é ilustrado no filme Blade Runner, de Ridley Scott. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 45 

de partida do pensamento pós-metafísico do ser. Por outro lado, terá de ser factual, no sentido de 

possibilitar a tematização do surgimento do homem a partir da origem e da relação do homem ao ser 

em condições de prevenir, de modo efetivo, que o relacionamento do homem com o ser dos entes ou 

mesmo com os entes em geral seja reduzido aos termos da natufactualidade (nascimento e 

crescimento biológico) ou da artefactualidade (fabricação dos humanos e sua reprogramação). 

Como mostrei num trabalho anterior (Loparic 2006), a possibilidade da produção industrial 

dos seres humanos ocupa o pensamento de Heidegger pelo menos desde 1939, quando, ao comentar 

o conceito de physis do livro B, 1 da Física de Aristóteles, ele escreveu: “Às vezes parece que a 

humanidade da época moderna tem pressa em atingir o seguinte objetivo: que o homem se produza 

tecnicamente a si mesmo” (1958 [1939], GA 9, p. 257). Um dos principais resultados da meditação 

heideggeriana sobre esse objetivo potencial da modernidade — base da crítica de Heidegger ao 

nazismo, iniciada em 1936, ponto frequentemente ignorado pelos seus críticos — será resumido na 

seguinte observação acerca das perspectivas da fabricação dos humanos, enunciada num texto escrito 

nos anos 40: “Visto que o ser humano é a matéria-prima mais importante, pode-se contar que, um dia, 

com base em pesquisa química contemporânea, serão erigidas fábricas para a criação artificial do 

material humano” (1954, p. 95). 

Um prenúncio dessa perspectiva está na concepção moderna do ser vivo como organismo. 

“Organismo”, diz Heidegger, é “um conceito moderno, mecânico-técnico, de acordo com o qual o 

crescimento é interpretado como uma feitura que se faz a si mesma” (1958 [1939], GA 9, p. 255). 

Dessa forma, a physis grega fica descaracterizada como autoprodução ou auto-organização. Abre-se 

o caminho para que a técnica substitua a natureza. Uma das consequências desse desenvolvimento é 

a vida como tal se tornar uma feitura que pode ser produzida “tecnicamente”. Nesse horizonte do ser, 

prossegue Heidegger, “não haveria mais saúde, nem mesmo nascimento e morte” (idem). O mesmo 

motivo reaparece no fim do texto sobre a physis em Aristóteles, quando Heidegger diz ser 

perfeitamente possível que a morte seja objetificada, no sentido de concernir algo meramente 

disponível, que pode ser manipulado, chegando-se à “in-essência extrema” da physis, “que se exibe 

como a própria e única essência, o qual erguer-se permanece de fato a essência de toda in-essência” 

(ibid., p. 298). 

Caso se chegasse a esse estado, o homem, afirma Heidegger, teria feito voar a si mesmo pelos 

ares, pois o que é simplesmente sem sentido valeria como o único “sentido” e a manutenção dessa 

validade apareceria como o “domínio” humano sobre o globo terrestre. Dessa forma, o homem não 

existiria mais como Dasein, nem mesmo como um sujeito, embora essas possibilidades de ser não 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 46 

estariam ultrapassadas, mas apenas tranquilizadas na forma de uma “constância” à moda chinesa; 

que é a extrema in-essência em relação à physis-ousia (ibid., p. 257). 

Daí surge, repito, o problema inevitável de explicitar uma concepção da origem do ser humano 

que seja, por um lado, pós-metafísica (pós-filosófica), no sentido de possibilitar que se pense a relação 

do homem com a origem e, por outro lado, factual, a ponto de permitir pensar a chegada ao mundo 

do ser humano sem implicar, com isso, um acontecer natufactual ou artefactual. Em outras palavras, 

na época da técnica, a filosofia se depara com a tarefa de buscar uma concepção pós-metafísica do 

homem que permita a elaboração de uma ciência do homem (Wissenschaft vom Menschen6) não 

objetificante, nem no sentido científico nem no metafísico-objetificante.7 Essa ciência deverá mostrar 

que a natureza humana carrega em si a possibilidade de os seres humanos, amostras temporais dessa 

natureza, virem ao mundo nascendo e que, por serem nascenciais, não podem ser fabricados, nem 

pela natureza não-humana nem pela indústria. Dessa forma ficará exposta, de forma aguda, a questão 

da relação entre o nosso corpo físico, objeto da manipulação tecnológica, e nós mesmos, constituídos 

num acontecer essencialmente não-objetificável. 

O primeiro Heidegger não formulou explicitamente essa tarefa. Mas uma solução implícita 

para ela pode ser encontrada: a relação com o ser é embutida, diz Heidegger em Ser e tempo, na 

própria estrutura da existência do ente que é o homem. O pensamento do ser, entendido como 

compreensão projetiva do ser, Seinsvertändnis, é um relacionamento ao ser, Seinsverhältnis, do ente 

que existe como um ser-o-aí (das Da-sein).8 O homem é chamado a ser o aí, o lugar de manifestação 

de si mesmo e de todas as coisas, por uma voz “interna”, por um chamamento que vem dele mesmo 

(autêntico) a ele mesmo (não-autêntico). Dessa forma, contudo, a pergunta pela origem da relação do 

homem ao ser — ou seja, do estabelecimento dessa relação — permaneceu ainda fora de foco. Nos 

conceitos heideggerianos de lance (Geworfenheit) do homem no aí e do ser-para-o-início, o tema é 

apenas indicado, mas não pensado. 

A tematização da relação à origem e do estabelecimento dessa relação impôs-se como tarefa 

explícita para Heidegger só mais tarde, sem dúvida como decorrência do reconhecimento de que a 

compreensão que projeta o sentido do ser, tal como concebida em Ser e tempo, não era a fonte do 

poder da técnica sobre o todo dos entes. Esse poder vinha de outro lugar, da relação do ser ao 

homem que, sem dúvida, constitui a existência do homem, mas que, contudo, não é um elemento da 

 
6 Cf. Heidegger 1987, p. 178. 
7 Sobre essa diferença, cf. Loparic 2008. 
8 Essa tradução de “Dasein” é sugerida em várias oportunidades pelo próprio Heidegger (cf. 1987, p. 157; GA 15, pp. 

380, 383 e 415). 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 47 

estrutura da existência. Estou aludindo aqui ao abandono, por parte de Heidegger, da ontologia 

fundamental de Ser e tempo como filosofia primeira.9 No contexto da pergunta pela técnica, a 

pergunta pelo sentido do ser do primeiro Heidegger transformou-se na indagação, exposta 

anteriormente, pela origem que destina ao homem o ser a pensar nas sucessivas cunhas epocais. 

No que segue, examinarei com mais detalhes a maneira como Heidegger abordou o tema 

específico do nascimento, tanto na primeira como na segunda fase do seu pensamento. Após apontar 

as insuficiências da sua posição, farei ver, de modo sumário, que a psicanálise freudiana não contém 

uma teoria da nascencialidade humana — ou seja, da origem do homem — que ofereça uma 

alternativa ôntica positiva para a ideia de fabricação dos humanos. Essa teoria está disponível, 

contudo, na psicanálise pós-freudiana de Winnicott, a qual, se combinada com o pensamento pós-

metafísico da origem desenvolvido por Heidegger, permite reformular a questão do ultrapassamento 

da artefactualidade tecnológica em geral. 

  

3. O nascimento em Heidegger I 

Em Ser e tempo, Heidegger caracterizou o homem como ser-para-a-morte, como possibilidade 

da impossibilidade de ser no mundo e, mais fundamentalmente ainda, da impossibilidade de ser-o-aí 

(das Da zu sein), de ser a abertura. O problema do nascimento como outro fim do existir humano foi, 

portanto, claramente explicitado, mas não desenvolvido e, menos ainda, resolvido. No início do 

parágrafo 72 de Ser e tempo, Heidegger escreve: 

A morte é, no entanto, apenas o “fim” do ser-o-aí [Dasein] e, em sentido formal, apenas um 

dos fins que abrangem a totalidade do ser-o-aí. O outro “fim” é o “início”, o “nascimento”. Só o ente 

“entre” nascimento e morte apresenta o todo que se procura. Desta forma, ficou “unilateral” a 

orientação dada até aqui à analítica, apesar de tender para o ser-todo existente e de explicar, 

genuinamente, o ser-para-a-morte próprio e impróprio. O ser-o-aí só foi feito tema enquanto existe, 

por assim dizer, “para frente” e deixa “para trás” de si todo ter sido. Não apenas se desconsiderou o 

ser-para-o-início, mas, sobretudo, a extensão do ser-o-aí entre o nascimento e a morte. Na análise do 

ser-todo, passou-se por cima da “conexão da vida” em que o ser-o-aí, continuamente e de algum 

modo, se mantém. (Heidegger 1927, p. 373) 

A temática do nascimento, negligenciada em Ser e tempo, ressurge, ainda que apenas 

episodicamente, no parágrafo 15 das preleções Einleitung in die Philosophie, de 1928/29, intitulado: 

“Ser descobridor no caso do Dasein da aurora da história e da aurora da vida”. Como é que fica, em 

 
9 Cf., por exemplo, Heidegger 1969a, pp. 31 e 33-4. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 48 

particular, pergunta Heidegger, “a essência do Dasein quando criança? (1996, GA 27, p. 123). A 

resposta sobre o papel do Dasein recém-nascido tem de ser entendida, diz ele, “como interpretação 

básica fundamental-ontológica do Dasein” e não como doutrina ôntica (idem). Heidegger escreve: 

Com base nas pesquisas psicológicas, psicanalíticas, antropológicas e etnológicas, temos hoje 

possibilidades mais ricas de visão de determinados nexos do Dasein. Mas os fatos e os fenômenos 

que são trazidos destas pesquisas precisariam de uma revisão crítica fundamental tão logo se recorra 

a eles a título de modos do Dasein. Essa revisão deve ser guiada pela tese fundamental de que, se se 

trata de um Dasein humano, tanto no caso do Dasein infantil como no caso do Dasein dos povos 

primitivos, então deve servir-lhes de base um essencial caráter acontecencial, mesmo quando o 

conhecemos, não sem dificuldade. Não obstante, encontram-se aqui problemas de tipo 

completamente diferente, cujo caráter problemático conheceremos a seguir. (1996, GA 27, p. 124) 

Tendo em vista a existência de diferentes etapas e períodos iniciais do homem enquanto 

criança, apresenta-se a questão metodológica fundamental de como deve ser apreendido esse “outro 

Dasein”. O modo de apreensão recomendado é a privação, isto é, parte-se “de uma concepção 

positiva do Dasein que lhe serve de base, não sem uma orientação da ideia do humano em geral” 

(idem). “Isso, no que eu meço”, continua Heidegger, “deve antecipadamente estar determinado, e essa 

medida padrão é, por conseguinte — como todo fundamento de uma privação — não inessencial, 

mas co-determinante para aquilo que deve ser determinado em modo privativo” (idem). 

Heidegger menciona o fato de ter sido frequentemente perguntado, e na maioria das vezes no 

sentido de uma objeção, por que, na sua investigação do Dasein, ele abrangia apenas a morte e não 

também o nascimento. Sem dar uma resposta clara, Heidegger afirma não ser de opinião que o 

nascimento seja meramente o outro fim do Dasein, que pudesse e permitisse ser tratado do mesmo 

modo que a problemática da morte. Não se pode, na investigação do Dasein, “recorrer sem mais nem 

menos ao nascimento ao invés de à morte, tal como o botânico que, na investigação da planta, pode 

começar, alguma vez, pelo outro final, a raiz, ao invés de começar pela flor”. Diante do factum do 

nascimento que, de certo modo, não se situa pura e simplesmente atrás de nós, vale a afirmação: 

aquilo que, para nós, imediatamente parece ser o que fomos primeiro é, no conhecimento, o 

último. Para o nascimento devemos necessariamente ir em retrocesso, mas isso não é simplesmente 

a inversão do ser para a morte. Para esse retrocesso, é preciso uma elaboração completamente diversa 

da posição inicial de partida, [assim] como para todas as passagens de fronteira no Dasein. O mesmo 

vale, analogamente, para a interpretação da infância, se ela não estiver guiada por propósitos 

meramente psicológicos ou pedagógicos. (1996, GA 27, p. 124) 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 49 

Ao tematizar de forma ainda muito elementar o modo do Dasein infantil, Heidegger observa 

que, nos primeiros momentos de seu estar-aí-na-Terra, uma criança se manifesta pelo choro, pela 

movimentação, debatendo-se agitadamente em direção ao mundo, espaço adentro, sem qualquer 

meta, e, entretanto, já em direção de… A ausência de meta “não é ausência de direção; direção não é 

orientação para uma meta; direção quer dizer: para…, para lá… para longe…” (ibid., p. 125). O 

Dasein do bebê humano é determinado, em primeiro lugar, pelo sossego, calor, alimento, sono — e 

sonolência. Poder-se-ia concluir-se daí que esse Dasein estivesse, inicialmente, encerrado em si. Isso 

seria um erro, “na medida em que a reação mesma da criança — se é que podemos nos orientar por 

essa expressão — tem o caráter do choque, do susto” (idem). O primeiro choro talvez seja um choque 

bem determinado que gera susto. Mas o que é o susto? Heidegger especifica: 

Susto é uma sensibilidade à perturbação, uma forma primitivo-original do deter-se 

(Innenhalten), um comportamento de deixar ser algo, mas também um atônito ser lançado em queda 

(Be-stürztsein), um ser atingido por…, sendo que o pelo que do ser afetado ainda está oculto. Ser 

afetável é já uma disposição afetiva. A essência do choque pode-se fazer mais clara tão-somente em 

conexão com o fenômeno do susto e da angústia. O choque significa que a disposição afetiva é 

perturbada, que um mal-estar sobrevém, contra o qual ela terá que se defender. (Idem) 

Nem mesmo nas primeiras semanas de vida o bebê humano é um sujeito fechado em si. Ele 

é, desde o início — e não apenas quando é arrancado da sonolência —, dirigido para fora. Ele desde 

sempre já está fora, junto de… Isso significa que “algum ente já é manifesto à criança, embora não 

ocorra ainda nenhum comportamento ante esse ente, nenhuma atenção dirigida” (idem). Virar-a-cara 

e defender-se, assim como a necessidade de sossego, centrada em si, o calor e o sono têm um caráter 

negativo totalmente peculiar. Antes de tornar claros esses fenômenos de virar-a-cara e de resistência, 

em sua estrutura ontológica, não podemos começar a interpretar o estado das crianças, em sua 

essência. Heidegger prossegue: 

O estado de sonolência, no qual um Dasein inicial se encontra, não quer dizer que ainda que 

não há nenhum comportamento ante o ente, mas apenas que esse comportar-se ante … não tem ainda 

nenhuma meta determinada. O estar junto ao ente está, em certa medida, ainda enevoado, ainda não 

aclarado, de tal forma que esse Dasein ainda não pode fazer nenhum uso determinado do ente junto 

ao qual ele, segundo sua essência, sempre já está. (1996, GA 27, p. 126) 

Ser arrancado do estado de sonolência não quer dizer sair do círculo de um sujeito, mas que o 

ser-do-lado-de-fora junto de… desenevoa-se, torna-se claro e, na claridade, acontece o primeiro ver. 

O junto a… emerge para o Dasein. Esse é um emergir do já ter prévio. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 50 

Sendo assim, a interpretação primeira deve, antes de qualquer coisa, começar por mostrar 

como o mero virar-a-cara da criança diferencia-se de uma defesa: “O virar-a-cara é um mero esquivar-

se de…, mas, no esquivar-se está já uma determinada defesa, uma recusa de… No fugir de algo já há 

um contra, mas ainda não um contra ativo; do virar-a-cara e defender-se, devemos distinguir a 

resistência, na qual se inicia o movimento contrário propriamente dito, o contrapor-se” (ibid., p. 126). 

Todos esses fenômenos da intencionalidade são simultâneos e caracterizam, segundo Heidegger, “a 

primeira situação na qual se encontra um tal Dasein na inicial e desamparada entrega ao mundo” 

(idem). 

Temos aqui uma série de esboços interpretativos do próprio punho de Heidegger que 

constituem, sem dúvida, um ponto de partida precioso para uma antropologia ôntica, tanto pediátrica 

como psicanalítica, dos recém-nascidos. É difícil não reconhecer que as análises de Heidegger 

ficaram basicamente incompletas. Em particular, ele não diz nada sobre o problema onto-ontológico 

do nascmento e nem trabalha a experiência do nascimento propriamente dita. Cabe perguntar, 

inclusive, se e como um ente, cujo ser tem a estrutura de ser-no-mundo10 pode nascer, isto é, chegar 

ao mundo. Pelo que sei, poucos seguidores de Heidegger continuaram essa linha de pesquisa.11 Creio, 

contudo, que é possível dizer que a sua perspectiva sobre a vida humana imediatamente pós-natal se 

coaduna, no essencial, embora não nos detalhes, com a abordagem psicanalítica da vida dos bebês 

desenvolvida por Winnicott, que será abordada posteriormente e que pode ser lida como 

uma pediatria ôntica pós-metafísica, isto é, como disciplina antropológica científica compatível, 

ainda que de modo totalmente não intencional, com os cânones da antropologia filosófica elaborada 

por Heidegger, sobretudo em Ser e tempo e nos Seminários de Zollikon. 

  

4. O nascimento em Heidegger II 

Na segunda fase do pensamento heideggeriano, o assunto do nascimento, como fenômeno 

onto-ontológico que precisaria ser estudado, praticamente desaparece, assim como toda a 

problemática da interpretação fundamental-ontológica dos modos de ser ônticos dos bebês e das 

crianças. Mais ainda, o primeiro fim do existir humano foi pensado em termos não-humanos, isto é, 

 
10 Heidegger mantém essa tese até o final da vida, cf., por exemplo, 1986, GA 15, p. 372. 
11 Uma razão disso talvez seja o fato, pouco notado, de que o homem não pode nascer se for caracterizado como Dasein. 

(Note que, ao tratar do presumido início da história do homem — tanto da espécie humana como de cada homem 

individualmente —, Kant se vê obrigado a supor que esse início de dá “com a existência do homem; a saber, na sua 

grandeza já formada, pois ele deve prescindir da ajuda materna”, 1786/1964, p. 3.) É possível mostrar também que o 

homem com a estrutura de Dasein não pode nem ao menos se tornar psicótico, no sentido da psicanálise winnicottiana. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 51 

decididamente não-antropológicos, com base em considerações pré-metafísicas dos pré-socráticos e 

no canto pós-metafísico de Hölderlin.12  

Essa mudança de enfoque decorre da maneira como Heidegger formulou o problema da 

técnica. Como notei anteriormente, Heidegger reconheceu, por volta de 1936, que a técnica — a 

constanteação (Beständigung) de todas as coisas como representidades, modo de ser dos entes no seu 

todo na época de hoje — não pode resultar de um projeto do ser-o-aí nem, portanto, ter a sua origem 

no aí do ser-o-aí ou, ainda, no acontecer do ser-o-aí. Por isso, tornou-se imperioso perguntar pela 

origem desse modo de ser epocal num outro acontecer. Heidegger entenderá que se trata do acontecer 

do ser ele próprio, ditado por ele próprio, envolvendo os seus modos de des-ocultamento (a-letheia). 

Heidegger buscou, nos pré-socráticos, os traços dessa origem, a saber, a da relação do homem 

com o ser e do começo do pensamento do ser; e, nos hinos tardios de Hölderlin, outro fundamento do 

ser, desta vez não mais metafísico, a partir dessa mesma origem. Em Heidegger I, o tratamento do 

tema do nascimento permaneceu, como vimos, inacabado. Em Heidegger II, tornou-se abstrato, sem 

implicações concretas. Esse ponto pode ser mostrado facilmente, analisando os motivos relativos ao 

tema do nascimento que se encontram nos textos heideggerianos sobre os pré-socráticos — em 

particular, Heráclito — e sobre Hölderlin. 

É a palavra pré-metafísica physis dos pré-socráticos que seria a portadora do sentido 

originário do ser como o que concede aos entes que se automanifestem no sentido de nascerem, 

baseados em si mesmos como si mesmos. É precisamente a nascencialidade dos entes, tomada no 

sentido de manifestidade, que cabe recordar a fim de superar o niilismo teórico-prático e moral-

prático da modernidade (humanismo). Um traço essencial do niilismo é esquecer, de maneira radical, 

o nascer e crescer como automanifestação do ente, substituindo-a pela manifestidade que não é mais 

a nascencialidade, tendo o sentido de total e completa instalação.13  

Como é que esse sentido nascencial do ser ou da manifestidade se torna acessível aos 

humanos? Qual é o relacionamento dos humanos com o ser que permite que este se mostre 

como physis, movimento de nascer? Heidegger responde: segundo Heráclito, esse acesso é o ethos, 

o morar (wohnen). A physis se mostra ao homem no morar em meio dos entes no seu todo (1979, GA 

55, pp. 205-6). O ethos é a sustentação da estada do homem nesse meio (idem). O homem, e só ele, 

 
12 O pensamento de Hölderlin é ainda metafísico (ligado a Schelling e Hegel), o seu canto dos últimos hinos não mais. 
13 Note que a oposição kantiana entre a legislação como autonomia e como heteronomia é paralela à distinção entre a 

manifestação como automanifestação e como instalação, embora os domínios semânticos dessas distinções sejam 

diferentes. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 52 

atém-se ao ente no seu todo, relaciona-se ao ente no seu todo, perfazendo e cultivando, dessa maneira, 

a si mesmo. Esse relacionamento acontece sempre com base na sustentação ou na falta de sustentação. 

Como se perfaz a estada do homem em meio dos entes? De início, pela respiração. Viver é 

respirar, processo que tem suas duas fases: inspirar e expirar. Entretanto, considerada na sua essência, 

afirma Heidegger, a respiração não é referente ao ar, mas designa o próprio ser do ser humano e 

significa “o abrir-se, tragando e expelindo, para aquilo que é concedido ao homem”, isto é, o todo do 

ente (1979, GA 55, p. 314). O respirar, na medida em que caracteriza a essência do ser humano, não 

é um automatismo; ele precisa ser assistido, sem que essa assistência jamais se torne respiração 

artificial, apoiada em aparelhos. Quem fornece essa assistência, esse tipo de sustento, ao respirar 

humano? Ninguém. O expirar inspirando humano — isto é, o viver, o sustentar-se, o morar em meio 

do ente dos seres humanos — fundamenta-se no logos. Que é o logos? Aquilo que permite a colheita 

e a reunião do ente. Respirar se perfaz colhendo e reunindo os entes num todo. Essa “atividade” é 

suportada e guiada pelo logos em cada um de nós, o qual, por sua vez, se recolhe num 

único Logos, que junta e reúne os entes no seu todo de modo a possibilitar que se manifestem eles 

mesmos, individualmente, baseados em si mesmos, mas num único mundo (1979, GA 55, pp. 317 e 

326). O ser humano, que mora ao meio dos entes colhendo e reunindo os entes, recebe suas indicações 

e caminhos, recebe sustentação e conselhos do Logos (ibid., p. 351). 

Ora, em Heráclito, Logos tem o sentido de região, de contrea que “circunda, aconselha e se 

faz presente” ao homem (ibid., p. 352). É, portanto, situado na contrea que o homem se constitui 

como um si-mesmo e recebe as suas próprias possibilidades de ser (ibid., p. 356). É da mesma fonte 

que ele haure os modos de deixar que os entes no seu todo sejam eles mesmos, que se manifestem 

eles mesmos, baseados neles mesmos. Isso acontece no poiein, na produção de obras, na energeia. É 

nessa contrea que também acontece o que se chama história da humanidade ocidental (idem), o eixo 

central da qual é a acontecência do esquecimento da fenomenalidade (manifestidade) do ente a que 

temos acesso pela inspiração expiradora inicial. Essa história termina pelo apossamento por parte do 

ser humano do seu si-mesmo esquecido, que só pode existir devido ao sustento da contrea.14  

O traço essencial da contrea — e que, segundo Heidegger, precisa ser preservado — é o fato 

de ela não ser humana. Heidegger se afasta tanto da tese judaico-cristã segundo a qual a raiz do 

homem é Deus, como da de Marx, inspirada em Feuerbach, que afirma ser a raiz do homem o homem 

 
14 Esse esquecimento realiza-se, de maneira extrema, na forma da subjetividade absoluta que, por sua vez, desemboca na 

vontade de poder e na instalação do ente no seu todo (a realidade que resulta da vontade do poder). Nessa altura, são as 

condições de possibilidade da instalação que fundamentam o modo básico de morar em meio do ente, que não é mais 

colheita ou reunião, mas provocação técnico-científica. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 53 

(e não Deus). A origem do ser humano não é Deus nem outro ser humano, mas “o relacionamento 

com aquilo que não é o ser humano, embora seja de lá que este recebe a sua destinação” (1986, GA 

15, p. 390). A razão principal pela qual Heidegger recusa as teses de Marx é o fato de este dizer que 

o ser humano é um produto do trabalho humano, o que significa: “O ser humano é uma fábrica. Ele 

se faz a si mesmo, tal como ele faz os seus sapatos” (ibid., p. 323), posição representa a forma mais 

radical do esquecimento da manifestidade do ser humano. A nascencialidade se reduz à manifestidade 

— o modo de ser dos entes em geral e do homem em particular facilitado por um espaço não-humano. 

Passo agora ao tema da origem e do nascimento em Hölderlin. Heidegger reconstruiu com 

detalhes o retorno de Hölderlin e, do seu herói Hyperion, à natureza grega e a Heráclito, bem como 

o projeto hölderliniano de uma topologia do seer (Seyn), a partir da mesma origem da qual foi 

projetada, no primeiro começo, a physis dos pré-socráticos. Contudo, Heidegger deixou 

completamente de lado outros elementos do movimento regressivo de Hyperion: o retorno à infância, 

ao nascimento no colo da natureza-mãe. É verdade que Hyperion revela apenas alguns poucos 

detalhes da experiência de chegar ao mundo-natureza e de começar a brincar. Nos hinos tardios, 

Hölderlin transfere traços de um relacionamento com a mãe à natureza-mãe, à terra-mãe. Dessa 

forma, mais do que Hyperion, ele salta por cima da nascencialidade humana, que inclui a relação 

inicial mãe-bebê humano. 

Heidegger segue Hölderlin totalmente nessa transposição, como se pode ver, por exemplo, do 

seu comentário dos seguintes versos de Hölderlin (1989 [1934/35], GA 39, 242): 

…. pois, o mais 

pode o nascimento, 

e o raio de luz, que 

vai ao encontro do recém-nascido.15  

Sem hesitar, Heidegger diz que a palavra “nascimento” se refere “à origem do escuro fechado 

do colo”, a saber, “à terra-mãe”.16 Nascimento significa: a origem como abismo fundante não é a 

origem pura e simplesmente, mas tão-somente um dos poderes da origem, o outro sendo o “raio de 

luz”. No raio de luz, escreve Heidegger, 

vigora uma direção oposta de originação, à medida que ele recai sobre o recém-nascido. O 

raio de luz não significa aqui apenas uma luz qualquer e a luminosidade em geral em oposição à 

escuridão, mas, assim como na estrofe II [do hino “O Reno”], o “nascimento” corresponde à “mãe-

 
15 No original: “… das meiste nemlich / Vermag die Geburt,/ Und der Lichtstrahl, der/ Dem Neugeborenen begegnet. 
16 Sobre a terra-mãe (Mutter Erde), cf. 2000b, GA 75, p. 320. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 54 

terra”, o “raio de luz” corresponde ao “trovejante”. Raio de luz é o relâmpago. Trovão e relâmpago 

são, para Hölderlin, aquilo em que somente algo divino se anuncia, mais ainda, onde a essência do 

Deus se manifesta. (1989 [1934/35], GA 39, p. 242).17  

  

5. Insuficiências da abordagem do nascimento em Heidegger II 

Heráclito (o pensamento pré-metafísico dos pré-socráticos) e Hölderlin (o dizer poético) são 

de onde Heidegger parte para pensar o ultrapassamento da técnica e, portanto, do projeto de 

fabricação dos humanos. Esse lugar é apresentado como indicação do caminho em direção de 

uma região do futuro, na qual uma humanidade pós-metafísica poderia talvez fixar a sua morada, 

atentando para a nascencialidade, a automanifestação do ente e para o fundamento desse tipo de 

presencialidade. Contudo, cabe perguntar se tais esperanças podem ser depositadas nesse ponto de 

partida. Em especial, se esse ponto de partida possui a concretude que mostramos ser exigida pela 

formulação do problema da nascencialidade: apresentar uma alternativa factual viável para o 

tratamento tanto metafísico, como natufactual e artefactual, do estabelecimento da relação do homem 

com o ser. 

Começo por Heráclito. Supondo que Heráclito sabia como se manter na Physis-contrea, como 

é que o homem de hoje pode reencontrar o caminho da contrea? O modo de recordação do ser 

como Physis — esse é o meu primeiro reparo — permanece conceitualmente não-determinado.18 

Nesse sentido, há uma perda em relação a Ser e tempo, livro que mostra que estar numa situação 

inter-humana, num determinado ambiente, é suficiente para sabermos o essencial sobre o que fazer e 

deixar de fazer.19  

Em segundo lugar, o viver enquanto respirar é imediatamente “reduzido” ao ser, tomado no 

sentido de legein, que por sua vez se recolhe no corresponder ao Logos. Esse tipo de desconstrução 

da realidade específica do viver, cujo efeito é privar o viver de concretude ôntica, tem o óbvio 

inconveniente de não dar espaço para o respirar como função orgânica, algo que, para o homem de 

hoje como para o de ontem, é a condição necessária da vida e da morada em qualquer mundo real. 

Essa função orgânica de respirar deveria, portanto, poder ser colhida pelo legein. Como? Como deve 

 
17 Para reforçar essa interpretação, Heidegger remete à carta de Hölderlin para Böhlendorf de 4.12.1801. 
18 Talvez prevendo esse tipo de incômodo, Heidegger adverte ocasionalmente o seu leitor de que desconhece qualquer 

outro caminho do ultrapassamento (1989 [1934/35], GA 9, p. 425). 
19 Encontramo-nos numa situação parecida com aquela na qual nos deixa a leitura de Tao Te King: Ficamos abertos a 

uma dimensão de transcendência que nos proíbe de dizer qualquer coisa de preciso sobre ela e, portanto, sobre como 

pensar ou como se comportar a fim de permanecermos nela. É sabido que essa situação favoreceu a vitória, na China, do 

confucionismo (baseado na valorização das tradições familiares e sociais) sobre o taoísmo (orientado pelo Caminho). 

Além disso, o próprio taoísmo se viu forçado a tornar-se mais “positivo”, criando rituais para corresponder ao Caminho. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 55 

ser “recolhido” o caráter “biológico” do ser humano na contrea do Logos? Nenhuma resposta parece 

possível, pois o orgânico como tal não pode se manifestar na clareira heraclitiana do ser tal como 

reconstruída por Heidegger. Tendo retornado a Heráclito, na companhia de Hölderlin, Heidegger não 

sabe mais como reconstruir o viver concreto, o respirar factual.20  

Em terceiro lugar, a posição de Heidegger carece de generalidade. Isso se depreende da 

seguinte observação elementar: talvez os adultos sadios possam, mas os bebês (e os psicóticos 

adultos) não conseguem respirar heideggerianamente.21 A simples verdade é que, sozinhos, os bebês 

humanos não conseguem juntar ou reunir nada (legein) por eles próprios: antes de nascerem, precisam 

ser juntados e protegidos pelo útero da mãe; depois de chegarem à luz, pelos braços da mãe. O que 

conta para eles, nessa fase da vida, é a relação concreta com o corpo da mãe que os sustenta, não a 

correspondência ao Logos, a não se que alguém mostre o que isso pode significar para um bebê por 

nascer ou para um recém-nascido. De resto, além de respirar, os bebês precisam logo começar a 

engolir coisas e a expelir coisas, e, para tanto, também precisam não só do corpo e dos braços da mãe, 

mas da presença viva da mãe. Digo presença viva, porque a psicanálise contemporânea mostra que o 

bebê de uma mãe “morta”, uma mãe depressiva, por exemplo, pode deixar de querer mamar. 

Quem cuida dos bebês, portanto, não é a contrea, mas as mães. Os bebês simplesmente 

morreriam na clareira do ser.22 Eles não moram na Physis, nem no Geviert (a quadrindade), mas 

no colo da mãe, do qual o berço é uma extensão não tematizada como tal pelo bebê. Quero dizer: sem 

esse tipo de mundo, eles não poderiam existir enquanto seres humanos na condição de bebês. Para 

chegar ao mundo e estabelecer a relação com o ser, o bebê humano precisa de outro ser humano. E 

para se manter no mundo, na relação com o ser, ele precisa de uma sustentação pelo ambiente, sendo 

que esse ambiente é essencialmente a mãe, não o ser como contrea. 

Finalmente, como é que o retorno à Physis, o morar por respiração, poderia nos livrar da 

técnica? Não há nenhuma resposta de Heidegger tardio a essas perguntas. O que encontramos nos 

seus textos é o reiterado reconhecimento da força do niilismo (primado do ente sobre a região) e da 

nossa incapacidade de anular a objetificação, expressa exemplarmente na afirmação de 1966: “Só um 

deus pode nos salvar”.23 

 
20 Para Heidegger, o ser é o concreto (con-crescere): herança hegeliana, para quem o absoluto é o concreto. 
21 O bom começo do respirar, sabemos isso da pediatria, depende do bom parto, em particular, do tempo da passagem do 

bebê do útero para o mundo externo, do corpo da mãe para o colo da mãe. 
22 Veja as práticas de certos povos de expor crianças ou idosos desprotegidos à natureza, como modo de condená-los à 

morte (como os espartanos e os esquimós). 
23 Tratei dessa afirmação de Heidegger em “Do ateísmo ao Deus da quadrindade”, XII Colóquio Heidegger, PUCSP, São 

Paulo, 26-27/10/2007. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 56 

Observações semelhantes — no sentido de que a interpretação heideggeriana de Heráclito não 

indica o caminho de regresso à origem, padecendo de falta de concretude dos modos de ser na e para 

a origem, da falta da generalidade da concepção da relação à origem e da impotência diante do 

processo de objetificação técnica — aplicam-se à leitura heideggeriana de Hölderlin. Claro está que 

ninguém nasce na Terra-mãe, mas, como diz o zen budista Lin-chi, de mãe e pai (1975, p. 10). Ao 

interpretar Hölderlin, Heidegger está tratando de tudo, salvo da ontologia da nascencialidade humana 

e, menos ainda, dos aspectos ônticos desse processo. O nascimento é um acontecer entre os humanos 

e os divinos, assim como o é, por exemplo, o nascimento de Jesus. Toda concretude procurada por 

Heidegger é a que se encontra no verso, assim como tudo o que um teólogo que saber do nascimento 

de um filho de uma virgem é o que está no versículo. Não há nenhum esforço de “desmitologização” 

no sentido de Bultmann: pensar a narrativa religiosa do Novo Testamento como exemplificação das 

possibilidades de ser ônticas de um ente caracterizado ontologicamente como um Da-sein, um ser-o-

aí. 

Além disso, é óbvio que faltam considerações que tratem das condições de possibilidade do 

nascimento das ideias na mente humana, assunto de Platão, mas também, e antes de mais nada, do 

nascimento e criação de seres humanos que estejam em condições de ter ideias. O desenvolvimento 

dessa temática exigiria o retorno à analítica existencial ampliada e, ao mesmo tempo, o abandono do 

recurso ao dizer poético (dizer ditado pelo ser, que diz o ditame do ser, dizer “ditaminal”), a não ser 

parafraseado em termos de uma ontologia e de uma teoria factual do funcionamento mental humano. 

  

6. O nascimento na psicanálise pós-freudiana: Winnicott 

Não faltam ciências positivas que tratem do nascimento dos seres humanos e da vida pré-natal 

e pós-natal. Na maioria delas, o nascimento é visto como um processo natural e, não raramente, pelo 

viés da morte, e a origem, como um lugar na natureza inanimada. 

Na psicanálise (metapsicologia) freudiana, por exemplo, a vida é concebida, 

especulativamente, como tensão físico-química que surge na matéria sem vida e cria diferenças vitais, 

as quais, em virtude do princípio de constância (ou de nirvana), tendem a desaparecer (Freud 

1920g/1975, pp. 248 e 264). A origem da vida é a matéria inorgânica e o caráter essencial da vida é a 

pulsão (Trieb) de restabelecer o estado inicial. Ou seja, a forma básica de toda pulsão é a pulsão de 

morte. Cada indivíduo humano emerge como matéria orgânica a partir da inorgânica, existe como um 

organismo, isto é, como uma máquina (“aparelho psíquico”), para, em seu devido tempo, retornar ao 

estado inorgânico. No momento de nascimento, ocorre um aumento de tensão, razão pela qual nascer 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 57 

é um acontecimento traumático, tendo o trauma o sentido de desamparo diante da excitação não 

controlável (Freud 1926d[1925]/1975, p. 303). Em resumo, a psicanálise freudiana consente com a 

tese da natufactualidade do homem,24 posição obviamente incompatível com o pensamento pós-

metafísico de Heidegger. 

Na psicanálise pós-freudiana de Winnicott, contudo, o panorama muda radicalmente. A vida 

não é mais objeto de especulação metapsicológica de cunho naturalista. O nascimento, em particular, 

deixa de ser pensado como episódio de um processo material, perde o caráter traumático e passa a ser 

valorizado como experiência individual altamente valiosa, constitutiva do processo de 

amadurecimento do ser humano num ambiente humano facilitador. Diferentemente de Heidegger, 

que chega ao tema do nascimento a partir do problema da origem, Winnicott pensa a origem a partir 

do nascimento, mais precisamente, com base na vivência pessoal de nascer (Winnicott 1958a/1978, 

p. 177). Evitando a linguagem objetificadora de um observador externo, tal como usada por Freud, 

Winnicott sustenta que o indivíduo humano não emerge do estado inorgânico, mas da solidão 

essencial que é inerente à natureza humana, experienciada anteriormente a qualquer instinto e 

precedida de um estado ainda mais primitivo: o de não-vida ou de não-ser. O nascimento é, portanto, 

na sua essência, “o estado do indivíduo humano quando o ser emerge do não-ser” (1988/1990, p. 

131), próprio de “um ente que está aí para ser” (1986b/1993, pp. 41-2).25 No desenvolvimento do 

lactente individual, “viver se origina e se estabelece do não-viver e ser torna-se um fato que substitui 

não-ser, assim com a comunicação se origina do silêncio” (1965b/1983, p. 191). Por conseguinte, o 

que está em jogo na vida humana é ser, muito mais do que sexo (1986b/1993, p. 35). A morte só se 

torna significativa no processo de vida de um ser humano depois de ele chegar ao ódio, o que ocorre 

em data posterior ao nascimento. 

A emergência do ser a partir do não-ser só acontece num ambiente humano. A fim de nascer 

e tornar-se um existente estabelecido — um exister, diz Winnicott, usando um neologismo —, todo 

ser humano precisa (pelo menos no mundo atual) de uma mãe-ambiente. Depois de ter tido a mãe-

útero, precisa da mãe-colo, da qual possa depender totalmente. Precisar do colo da mãe significa, em 

primeiro lugar, precisar de contato humano para sentir-se real e poder ser. É no colo materno que o 

bebê se apropria do ser e passa a se relacionar com a presença como tal. Isso acontece na exata medida 

em que ele se identifica com a mãe, no sentido de ser a mãe-ambiente (aqui ser tem um sentido 

transitivo) que cuida dele. “Eu sou”, diz Winnicott, “não significa nada, a não ser que eu, 

 
24 Recentemente, no diálogo com a ciência cognitiva e a neurociência, a posição de Freud foi aproximada do ponto de 

vista artefactual. 
25 No original: a being who is there to be. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 58 

inicialmente, seja junto com outro ser humano que ainda não foi diferenciado. Por essa razão, é mais 

verdadeiro falar a respeito de ser do que usar as palavras eu sou, que pertencem ao estágio seguinte” 

do amadurecimento humano (1987a/1988, p. 12). Não é exagero dizer, portanto, prossegue Winnicott, 

que a condição de ser adquirida no contato com a mãe é o início de tudo, sem o que fazer ou deixar 

que seja feito não tem sentido. Em outras palavras, no início, o homem não é ainda um existente; ele 

tende a tornar-se um e, para tanto, precisa assentar-se num mundo humano e, dessa forma, ter a 

oportunidade de contato. Mais precisamente, de ilusão de contato, pois não há contato direto possível 

entre o ente fundamentalmente solitário e a realidade externa (1988/1990, p. 114). 

A palavra portuguesa “ser”, cuja antiga grafia é “seer”, diz esse início muito bem, pois deriva 

do latim sedere, “estar sentado, assentar-se, ficar sentado”. Só pode existir quem primeiro se tornou 

capaz de ficar sentado num mundo mais primitivo ainda: o das primeiras mamadas e dos primeiros 

brinquedos. De fato, no início da vida, o recém-nascido precisa desenvolver até mesmo a capacidade 

de ficar sentado (ser) no colo da mãe. Note que a palavra portuguesa “existir” deriva do verbo 

latim exsistere (ou existere), “elevar-se para fora de ou por cima de, sair de, aparecer, mostrar-se”, o 

qual deriva de sistere, “parar, fazer repousar, reter, subsistir”, que é uma reduplicação de stare, 

“manter-se de pé, em posição vertical, firme”. Essas etimologias ajudam a esclarecer um ponto central 

da teoria winnicottiana da nascencialidade humana: o homem só pode tornar-se um existente, alguém 

que se sente real e que é capaz de estar-no-mundo e de se relacionar com os outros seres humanos e 

com as coisas (as primeiras delas sendo os brinquedos) de modo criativo, depois de ter sido acolhido 

por um colo materno, do qual dependeu totalmente e que foi o seu primeiro lugar para ser. 

É nessa relação de dependência total da mãe — relação efetiva, isto é, psicossomática, e não 

representacional, mental ou simbólica — que se constitui a capacidade do bebê de se integrar no 

tempo e no espaço, de se alojar no corpo e de se relacionar com os objetos no mundo, inicialmente 

apenas subjetivo e, em seguida, externo; por fim, de existir neste mundo externo, objetificado e 

representado. Como diz Winnicott, toda mãe devotada ao seu bebê dá-se conta de que ele se torna 

“exultante ao encontrar a mãe por trás do seio ou da mamadeira, e descobrir o quarto por trás da mãe, 

e o mundo para além do quarto” (1964a/1982, p. 22). Na experiência do bebê humano, resume ele, a 

ideia da mãe é associada não apenas com boa comida, mas também com “o cuidado carinhoso, a 

estabilidade da terra e o mundo em geral” (ibid., p. 150). 

Com sua teoria da acontecencialidade humana, Winnicott coloca-se claramente em rota de 

colisão não somente com o naturalismo materialista, mas também com o artificialismo tecnológico, 

ambos presentes no paradigma freudiano da psicanálise. Mas o novo paradigma winnicottiano dessa 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 59 

disciplina tampouco pode ser assimilado, sem mais nem menos, à posição de Heidegger. De fato, nem 

o mundo objetificado da técnica, nem a contrea de Heráclito, nem a quadrindade de Hölderlin, nem 

mesmo no mundo dos afazeres pragmáticos, povoado de instrumentos e tematizado por Heidegger na 

sua analítica do cotidiano, pode ser experienciadopor um bebê humano e ter sentido para ele como 

oportunidade de contato e de estabelecimento de relação com o ser. Um bebê humano não pode nascer 

numa proveta, nem na physis dos pré-socráticos, nem na quadrindade pensada por Heidegger baseado 

em Hölderlin. Um ser humano só nasce da barriga da mãe capaz de engravidar, gestar e se devotar ao 

seu bebê. Ele não pode se criar nem se tornar um existente em nenhum outro ambiente (mundo). 

A mãe-natureza das parteiras tem o primado onto-ontológico tanto sobre a natureza-mãe dos mitos, 

das religiões, dos poetas e dos filósofos quanto sobre a natureza-máquina dos cientistas modernos. 

De duas uma: ou um recém-nascido de uma mãe humana não é interpelado pelo sentido do ser e, 

portanto, não é um ser humano, ou ele é concernido pelo sentido do ser e, então, o sentido do ser 

relevante é o da confiabilidade, não o da manifestidade ou o da representidade (objetividade). Tanto 

o segundo sentido, característico da técnica moderna, como o primeiro, buscado por Heidegger, 

devem ser abandonados como conceitos-guia exclusivos ou mesmo dominantes. 

A meditação heideggeriana sobre a manifestidade, conduzida no quadro das suas sucessivas 

interpretações do sentido ou da verdade, ajuda, decerto, a diagnosticar o caráter encobridor e mesmo 

extremamente perigoso da armação técnica do mundo. Contudo, são poucas as chances de o caminho 

de saída dessa armação passar exclusivamente por uma região em que tudo acontece, como entende 

Heidegger I, em decorrência de projetos humanos, ou, como antevê Heidegger II, num jogo de luzes 

e sombras. Há boas razões de pensar que, ao lado das hermenêuticas do tipo heideggeriano e 

da teorização objetificante, feudo da ciência moderna, a maiêutica — a ciência e a arte do parto — 

deve permanecer fazendo parte da práxis filosófica. No entanto, a fim de atender às necessidades da 

atualidade, a concepção platônica dessa ciência-arte precisa ser reformulada de maneira a poder ser 

usada não somente para facilitar o parto de ideias, mas também, e em primeiro lugar, o nascimento e 

o crescimento dos seres humanos. Sem elucidar maieuticamente a nascencialidade dos humanos — 

as condições de possibilidade de eles chegarem-ao-mundo — e o amadurecer deles — a sua 

integração progressiva em unidades existentes, pessoais, estáveis, mas não rígidas —, é impossível, 

parece-me, tratar hermeneuticamente, de modo adequado, a existencialidade dos humanos, ou seja, 

as condições nas quais, uma vez crescidos e saudáveis, eles podem existir: continuar a estar-no-

mundo até morrer. Explicarei brevemente as minhas razões para dizer isso, todas baseadas em 

fenômenos onto-ontológicos descritos pela psicanálise winnicottiana que acabo de explicitar. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 60 

Para o Heidegger de Ser e tempo,26 os primeiros objetos são os instrumentos de uso manual. 

Parece-me óbvio que essa análise se aplica apenas a adultos já relativamente civilizados e sadios, pois 

os povos “primitivos” — o próprio Heidegger admite isso (1927, pp. 81-2) — fazem as suas coisas 

muitas vezes por meio de objetos externos dotados de poderes mágicos (fetiches, totens etc.) Os 

bebês, no início, não podem fazer nem mesmo isso — sendo capazes tão-somente, como mostra 

Winnicott, de usar brinquedos, objetos não tematizados por Heidegger nem deriváveis de seus 

instrumentos (pelo contrário, tudo indica que os instrumentos heideggerianos devem ser pensados 

como derivações dos brinquedos). Quanto aos psicóticos, eles não conseguem nem brincar nem 

trabalhar (embora alguns deles consigam ser criativos e fazer arte). 

Heidegger atribui à surpresa provocada pelos objetos à mão, bem como à sua falta e à sua 

impertinência a função de manifestar ao homem os entes que são meramente presentes e exteriores 

(1927, p. 74). Não resta dúvida, contudo, que os distúrbios da remissão instrumental só podem ter a 

função especificada por Heidegger para um ser humano que já constituiu devidamente a 

externalidade, isto é, alguém que não é um primitivo, nem um bebê, nem um psicótico. Em Winnicott, 

a realidade externa é uma conquista que ainda não foi feita por um bebê no início da vida e que o 

psicótico adulto jamais fez. Quando algo surpreende, falta ou importuna, o bebê não se abre para o 

meramente presente, mas, via de regra, perde o sentido de real, perde as suas relações objetais iniciais 

e perde até mesmo a sua identidade primária e, passando por essas “agonias impensáveis”, fecha-se 

no seu mundo subjetivo, para, nos casos menos favoráveis, jamais conseguir sair dele. O psicótico, 

por sua vez, pode ficar sem as suas defesas e ser obrigado a reviver, num colapso, essas mesmas 

agonias. 

Ser-com-outros, diz Heidegger, é um componente da estrutura do ser-o-aí (1927, p. 114). Isso 

significa que, no mundo de trabalhos manuais, os outros estão sempre junto conosco (p. 118). Ora, 

Winnicott, além de muitos outros autores, fez ver, conforme expliquei anteriormente, que o primeiro 

ser-junto-com só acontece com um certo outro, aquele que cuida do bebê, a saber, a mãe. Os outros, 

no plural, é uma formação posterior. Além disso, o ser-junto-com não tem o sentido de trabalhar com 

outros ou, como Heidegger diz ainda, de ser a-fim-de outros (p. 123), mas o de ser-a-mãe apenas a-

fim-de poder ser e, paradoxalmente, de poder ser si mesmo. 

Por último, o ser-no-mundo-junto-das-coisas-com-outros heideggeriano é possibilitado pelo 

momento central da estrutura da existência humana: o ser-o-aí, a abertura da presença e para a 

 
26 As observações que se seguem são relevantes, mutatis mutandis, também para o diálogo entre Winnicott e o segundo 

Heidegger. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 61 

presença, o qual aí se concretiza na forma de mundos heideggerianos: o do trabalho e o da tematização 

teórica. Winnicott mostra que: 1) se deixarmos de lado o útero, o aí inicial do ser humano é o colo da 

mãe, que não é nenhum dos mundos heideggerianos, e 2) o bebê humano não consegue ser esse aí a 

não ser que, de início, seja recebido no colo por uma mãe anfitriã e cercado de cuidados adequados à 

suas necessidades de ser. 

Em resumo, em Winnicott, o ser humano não é definido pela relação com o ser que seria 

constitutiva da sua essência, mas como aquele algo que tende a ser e a continuar sendo sem jamais se 

desfazer da possibilidade de não ser. A existência só pode começar da não-existência, diz Winnicott, 

sendo a “busca da não-existência pessoal” um elemento constitutivo da natureza humana 

(1989a/1994, p. 95). Winnicott escreve: 

O estado anterior ao da solidão é um estado de não-estar-vivo, sendo que o desejo de estar 

morto é em geral um disfarce para o desejo de ainda-não-estar-vivo. A experiência do primeiro 

despertar dá ao indivíduo a ideia de que existe um estado de não-estar-vivo cheio de paz, que poderia 

ser pacificamente alcançado mediante uma regressão extrema. (1988/1990, p. 132) 

Para Winnicott, os escritos existencialistas, que transformam a existência em um cult — ao 

dizer isso, Winnicott talvez esteja pensando em Sartre —, não exploram todas as dimensões, não digo 

da existência, mas da natureza humana, que inclui a não-existência pessoal. Esses textos constituem, 

antes, a tentativa de “neutralizar a tendência pessoal para a não-existência que faz parte de uma defesa 

organizada”, cujo objetivo é evitar responsabilidade ou perseguição (1989a/1994, p. 95). 

Segue-se que, na perspectiva da teoria winnicottiana da nascencialidade humana e do 

amadurecimento humano, a estrutura do existir humano, determinada pela analítica existencial de 

Heidegger como o ser-o-aí que possibilita o ser-no-mundo-junto-das-coisas-com-outros, deve ser 

considerada uma conquista que caracteriza o adulto sadio ou, no máximo, neurótico, e não como o 

horizonte do acontecer humano no seu todo, abrangendo chegar ao mundo (começar a existir), 

estabelecer-se como um existente, manter-se como tal no mundo (ser-no-mundo) e, por fim, deixar o 

mundo. É possível concordar com Heidegger que a “essência” do Dasein, do ser-o-aí, reside na sua 

existência (1927, p. 42). Contudo, fenômenos onto-ontológicos revelados pela psicanálise 

winnicottiana obrigam a pensar que, diferentemente do que afirma a ontologia fundamental de Ser e 

tempo, o conceito de Dasein não capta a “essência” da natureza humana. Esse resultado, em si mesmo, 

não surpreenderá ninguém que esteja familiarizado com o pensamento do segundo Heidegger. Ele é 

significativo, sobretudo, por recolocar em pauta, ainda que de forma modificada, problemas do tipo 

onto-ontológico não resolvidos em Ser e tempo e, posteriormente, negligenciados por Heidegger. 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 62 

Creio ser forçoso afirmar que apenas uma visão ampliada do acontecer humano, ao mesmo 

tempo ôntica e pós-metafísica, a ser elaborada num diálogo entre a ciência factual e a filosofia, e 

conduzida de forma metodologicamente correta, ofereceria possibilidades reais para pensar com a 

necessária radicalidade o processo de objetificação do mundo pelos procedimentos representacionais 

e para dar conta do confronto do homem com a realidade externa assim constituída, assunto que 

perseguiu Heidegger a vida toda e que continuou desafiando todos os seus esforços. 

  

Referências 

Aristóteles 1967: Physikvorlesung. Tradução de Hans Wagner. Darmstadt, Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft.     

Freud, S. (1975). Hemmung, Symptom und Angst. In S. Freud, Studenasugabe (SA6). Frankfurt/M: 

Fischer. (Trabalho original publicado em 1926; respeitando-se a classificação de Etchevery, 

temos a referência 1926d[1925]) 

Freud, S. (1975). Jenseits des Lustprinzips. In S. Freud, Studenasugabe (SA3). Frankfurt/M: Fischer. 

(Trabalho original publicado em 1920; respeitando-se a classificação de Etchevery, temos a 

referência 1920g) 

Freud, S. (1975). Studenasugabe (SA) (Vols. 1-10). Frankfurt/M: Fischer. 

Heidegger, M. (1927). Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer.    

Heidegger, M.(1954). Vorträge und Aufsätze. Pfullingen: Neske.    

Heidegger, M. (1976). Vom Wesen und Begriff der physis. Aristóteles. Physik B, 1. II pensiero, v. 3, 

n. 2 e 3. In: Heidegger (1976), Wegmarken (GA 9, pp. 239-301). Frankfurt/M: Klostermann. 

(Trabalho original publicado em 1958[1939]) 

Heidegger, M. (1959). Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske.    

Heidegger, M. (1969a). Zur Sache des Denkens. Tübingen: Niemeyer.      

Heidegger, M. (1969b). Das Ende der Philosophie und die Aufgabe des Denkens. In M. Heidegger 

1969a, Zur Sache des Denkens (pp. 61-80). Tübingen: Niemeyer. 

Heidegger, M. (1976). Wegmarken (GA 9). Frankfurt/M: Klostermann.      

Heidegger, M.(1979). Heraklit (GA 55). Frankfurt/M: Klostermann.       

Heidegger, M. (1986). Seminare (GA 15). Frankfurt/M: Klostermann.      

Heidegger, M.(1987). Zollikoner Seminare. Frankfurt/M: Klostermann.     

Heidegger, M. (1989). Hölderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein” [1934/35]. (GA 39). 

Frankfurt/M: Klostermann.    



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 63 

Heidegger, M. (1996). Einleitung in die Philosophie. (GA 27). Frankfurt/M: Klostermann.   

Heidegger, M.(1998). Die Geschichte des Seyns [1938/40]. (GA 69). Frankfurt/M: Klostermann.  

Heidegger, M. (2000a). Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges. (GA 16). Frankfurt/M: 

Klostermann.    

Heidegger, M. (2000b). Zu Hölderlin. Griechenlandreisen. (GA 75). Frankfurt/M: Klostermann.    

Kant, I. (1964). Mutmasslicher Anfang der Menschengeschichte. In I. Kant 1964, Werke. (v. 6; 

Weischedel, Ed.). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. (Trabalho original 

publicado em 1786) 

Kant, I. (1964). Kritik der reinen Vernunft. In I. Kant 1964, Werke. (v. 2; Weischedel, Ed.). Darmstadt: 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft. (Trabalho original publicado em 1787)   

Kant, I. (1964). Werke. (Vols. 1-6; Weischedel, Ed.) Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 

Lin-chi Hui-chao (1975). Records of Lin-chi. Kyoto: Hanazono College, Institute for Zen Studies. 

Loparic, Z. (1996). Heidegger e a pergunta pela técnica. Cadernos de história e filosofia da ciência, 

série 3, 6(2), 107-38. 

Loparic, Z. (2005a). A semântica transcendental de Kant. (2. ed.). Campinas: CLE.   

Loparic, Z. (2005b). A linguagem objetificante de Kant e a linguagem não-objetificante de Heidegger. 

In: Acta Fenomenólogica Latinoamericana, Bogotá, San Pablo, v. 2, pp. 35-49. 

Loparic, Z. (2006). A fabricação dos humanos. In: Alves, Pedro et al. (orgs.): Humano e inumano. A 

dignidade do homem e os novos desafios. (pp. 31-48). Atas do   Segundo Congresso 

Internacional da Associação Portuguesa de Filosofia. Lisboa: Centro de Filosofia da 

Universidade de Lisboa. 

Loparic, Z. (2007). Heidegger on Anthropology. In Z. Loparic Zeljko et al. (Orgs.), Phenomenolgy 

2005, v. 2 (pp. 271-302). Bucareste: Zeta Books. 

Loparic, Z. (2009). A metafísica e o processo de objetificação. In O. F. Bauchwitz et 

al.(Orgs.), Metafísica, ontologia e história. Atas do II colóquio internacional de metafísica. 

Natal, EDUFRN.   

Winnicott, D. W. (1978). Da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Francisco Alves. (Trabalho 

original publicado em 1958; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1958a). 

Winnicott, D. W. (1982). A criança e seu mundo. Rio de Janeiro: Guanabara Koogans. (Trabalho 

original publicado em 1964; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1964a) 



Zeljko Loparic   Origem em Heidegger e Winnicott 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 64 

Winnicott, D. W. (1983). O ambiente e os processos de maturação. Porto Alegre: Artes Médicas. 

(Trabalho original publicado em 1965; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 

1965b) 

Winnicott, D. W. (1988). Os bebês e suas mães. São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original 

publicado em 1987; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1987a) 

Winnicott, D. W. (1990). Natureza humana. Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 

1988; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1988) 

Winnicott, D. W. (1993). Tudo começa em casa. São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original 

publicado em 1986; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1986b) 

Winnicott, D. W. (1994). Explorações psicanalíticas. Porto Alegre: Artes Médicas. (Trabalho original 

publicado em 1989; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1989a) 

 


