-Prints Série 2, vol. 2, n. 1, 2007

@ Origem em Heidegger e Winnicott

Origin in Heidegger and Winnicott

Zeljko Loparic™”

Resumo: Apods fazer uma breve apresentagdo da maneira como o tema da origem surge no
pensamento de Heidegger, o artigo mostra que esse tema se desdobra necessariamente no do
nascimento. Em seguida, o nascimento ¢ estudado tal como tematizado por Heidegger na primeira e
na segunda fase da sua filosofia. Por fim, o artigo explica os conceitos de nascimento e origem que
compdem a teoria do amadurecimento de Winnicott, a fim de iniciar um didlogo entre o pensamento
heideggeriano do ser e a psicandlise winnicottiana do acontecer maturacional.

Palavras-chave: Heidegger, Winnicott, Origem, Nascimento, Amadurecimento.

Abstract: After making a brief presentation of the manner in which the topic of origin emerges in
Heidegger’s thought, the article shows that this topic necessarily includes that of birth. Next, the birth
is studied in the light of the first and the second phase of Heidegger’s philosophy. Finally, the concepts
of birth and origin that are contained in Winnicott’s theory of maturation are presented in order to
introduce a dialogue between Heidegger’s thinking of Being and Winnicott’s psychoanalysis of
human coming to be and growth.

Keywords: Heidegger, Winnicott, Origin, Birth, Maturation.

* Versdo revisada da palestra proferida no Coloquio Internacional: “Origem em Heidegger e Freud”, Evora, 16-17 de
novembro de 2006.
" PUC-SP e Unicamp.


https://doi.org/10.59539/1679-432X-v2n1-1183
https://orcid.org/0009-0006-8160-4835

Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

1. Introducao

A origem ¢ um conceito distintivo do Heidegger tardio, portanto, um conceito pos-ontologico
e mesmo pos-filoséfico. Refere-se ao nascedouro da relagdo do homem ao ser, na qual se funda o
pensamento do ser. Pois pensar € pensar o ser, e nada mais. Esse nascedouro tornou-se ativo na Grécia
antiga, onde, pela primeira vez, o ser se deu ao pensar. Contudo, o pensamento que emergiu deixou
impensado o essencial: a origem da relagdo do homem ao ser. Os primeiros pensadores gregos diziam
o (que ¢ o) ser, isto ¢, tratavam de dar conta da pergunta: o que ¢ o ser? Entretanto, nada revelaram
sobre a fonte que d4 ao homem o ser como coisa a pensar nem tampouco sobre a propria doacao do
ser, a partir da qual a pergunta pelo ser poderia ser respondida.

Com a virada metafisica do pensamento do ser — iniciada, mas ndo consumada, por Platdo
—, ndo apenas a origem da relagdo do homem ao ser e, por conseguinte, do pensamento do ser, mas
o ser ele proprio tornou-se um impensado, reduzido ao ser do ente. A pergunta-guia da filosofia na
sua fase metafisica passou a ser: o que € o ente enquanto ente? O esquecimento da origem — do lugar
do nascimento do homem como pensador do ser — e do proprio ser aprofundou-se na época moderna,
quando o ser do ente acabou projetado (em resposta a interpelagdo do proprio ser) como
representidade (Vorgestelltheit), um tipo de cunha do ser do ente que possibilitou com que, na
atualidade, os entes no seu todo se desocultem e sejam pensados ndo no que sdo, mas tdo-somente
nas suas relagdes mutuas acessaveis representacionalmente pelos seres humanos. Na linguagem de
Heidegger, os entes passaram a existir como recursos (Bestand), como “constanteacdes”
(Bestdndigungen) ou, ainda, como instalagdes provisorias decorrentes da armagdo (Gestell), que
exerce poder hegemodnico sobre eles todos. A expressao cabal desse estado de coisas ¢ o fato de a
ciéncia moderna ignorar por completo a pergunta pelo ser do ente, melhor, de tratar essa pergunta
como sem sentido.! Assim, o verdadeiro triunfo da metafisica — da virada esquecedora da pergunta
pelo ser em prol da pergunta pelo ser do ente — €, paradoxalmente, o fim da metafisica, com a
emergéncia de um pensamento que sO trata das relacOes entre os entes ndo enquanto entes, nem
mesmo enquanto objetos, mas como conjuntos de dados (informacdes) organizados por meio de
representacdes, isto €, de dados intuitivos expostos em conceitos puros ou empiricos cuja elaboracao
¢ feita cada vez mais automaticamente, prescindindo at¢ mesmo do sujeito do conhecimento, ainda

necessario em Kant?.

! Cf. Loparic 2005b.
2 Foi Kant quem decretou o fim da ontologia ao declarar que “o soberbo nome de ontologia [...] deve ceder lugar ao
modesto nome de uma simples analitica do entendimento puro” (1787, p. 303; sobre as implicagdes desse assunto, cf.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 42



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

O Heidegger tardio entende que o ser deixou de ser pensado ndo em virtude de um projeto
humano, mas pela imposicao da origem. Sendo assim, e supondo que o homem continue possuido
pela origem, o tnico futuro possivel desse acontecer consiste em que se inicie, da mesma origem, um
outro comego do pensamento do ser, ndo mais metafisico nem mesmo filosofico. Retorno a origem:
essa ¢ a versdo do Heidegger tardio do mote husserliano: as coisas, elas mesmas. A filosofia,
como filia, ¢ um sintoma de distancia. O amor ¢ o fendmeno de aproximagdo. Se e quando essa
distancia acabar — mais precisamente, se € quando o homem passar a existir a partir da origem que
lhe assegura o contato direto com o ser —, a propria filosofia acabara. A verdadeira forma inicial do
pensamento do ser — o desvelamento da presenga a partir da origem doadora — nao ¢, portanto, a
filosofia, mas antes o canto, a celebragao, a exultagdo diante do ser como desocultamento. O modo
proprio do pensar exultante se perfaz com o dizer dos poetas, restabelecido como tal por Holderlin,
poeta do poetar. A palavra origindria niio é conceitual, mas significante-sensificadora® ou, como dira

Heidegger mais tarde, a palavra que acena e pde a caminho. Pois tudo é caminho (1959, p. 198).

2. Um desdobramento da pergunta pela origem: o problema da nascenc¢a

Compreende-se facilmente, portanto, por que Heidegger vé na técnica o perigo extremo para
o homem se esse ente ¢ definido pela relagdo a origem que d4 a pensar o ser.* Esse perigo impde a
tarefa, especifica da nossa época, de reatar com a origem. A execu¢do dessa tarefa exige, entre outras
coisas, que seja devidamente tematizado o relacionamento do homem com a origem e que se examine
o modo como se inicia o pensamento do ser a partir da origem, bem como as figuras desse
pensamento. Em outras palavras, o problema da origem inclui necessariamente o da nascenga e do
amadurecimento do homem.

Gostaria de observar, antes de mais nada, que o nascimento ndo ¢ um tema consagrado na
filosofia. Esta privilegiou quase exclusivamente o outro fim da existéncia humana: a morte. Foi a
meditacao de Socrates sobre a morte que estabeleceu o lugar central desse tema no contexto da divisao
metafisica do mundo em este mundo, o mundo do ndo-ser, € o mundo depois da morte e antes do
nascimento, isto ¢, 0 mundo do ser ou das ideias. Desde entdo, os filésofos permaneceram muito mais
interessados pelos moribundos do que pelos bebés. Via de regra, o nascimento era visto como uma

catastrofe — queda na caverna do mundo sensivel, lugar do esquecimento, do sofrimento etc. — ¢ a

Loparic 2005a). Desconheco qualquer texto de Heidegger em que este faga referéncia a esse trecho de Kant. Comentei
esse fato em Loparic 2007.

3 No original: “sinnbildend”, Heidegger 1989 [1934/35], GA 39, p. 114.

4 Para a exposicdo detalhada dessa tese, cf. Loparic 1996.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 43



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

morte como chance de salvamento. Isso ¢ claro em Platdo: ele ndo ¢ concernido pela possibilidade de
o homem entrar no mundo, mas pela possibilidade de ele sair do mundo, transcender o mundo, ainda
vivo ou morto. Além disso, quando fala em maiéutica, teoria e pratica de parto, trata do renascimento,
na mente humana, das ideias esquecidas, ndo do verdadeiro nascimento, isto ¢, da emergéncia dos
seres humanos do nao-ser.

Precisamente essa tematica ¢ imposta nos dias de hoje ao pensamento filoséfico pelo saber da
técnica moderna, embora em termos diferentes dos da metafisica de Platdo. O saber ideacional,
mesmo nao referido mais ao mundo das ideias, mas, ao modo de Kant, apenas ao mundo dos
fendmenos, assegura-nos a possibilidade de fabricacdo dos humanos, por um processo de
implementagdo, na matéria, de codigos virtuais existentes originalmente na natureza e exibidos,
representacionalmente, na linguagem objetificante da ciéncia. Até a época atual, esse codigo ainda
era o segredo da natureza ndo humana (corpo humano). Os desenvolvimentos atuais da biologia
genética mostram que, no futuro, ele podera ser refeito ao gosto da vontade do poder, abrindo um
espaco de possibilidades infinitas para a produg¢do de humandides, mais ainda, para a modificagdo
artificial de todas as espécies. Dessa forma, a espécie humana afigura-se como aquele produto da
natureza, no qual esta ultima ganhou a consciéncia de si mesma como fabricante das espécies e
mediante o qual os seus segredos de producdao foram expostos conceitualmente como processos
técnico-praticos.

O principal resultado desse saber € o fim da fixidez das espécies, inclusive da humana, isto &,
da naturalidade, ou melhor, da natufactualidade em geral e a sua assimilagdo e prolongacdo na
artificialidade, ou seja, na artefactualidade. No contexto da tecnologia de producdo dos humanos e
dos humanoides, o homem ¢ retirado ndo apenas conceitualmente, mas efetivamente, do colo da
natureza, para se tornar um artefato industrial, pela realizagao de algumas das infinitas possibilidades
virtuais geneticamente codificadas e doravante calculdveis na linguagem técnico-pratica da ciéncia
contemporanea. Aqui, o morrer significa, por sua vez, ser deletado; suicidio ¢ deletar-se, desrealizar
certo conjunto de possibilidades virtuais.> O homem ndo s6 perde a transcendéncia no depois da
morte, mas também no aquém da vida. Ele ndo pode mais morrer nem nascer. Ele, portanto, ndo pode
mais existir.

Dessa forma, o problema da origem leva necessariamente a novos desdobramentos. A sua
formulacao completa tera de contemplar, por um lado, a pergunta heideggeriana pela relagdo do

homem a origem, da qual emerge a relacdo do homem ao ser e que, por sua vez, poderia ser o ponto

5 Esse fendmeno ¢ ilustrado no filme Blade Runner, de Ridley Scott.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 44



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

de partida do pensamento pos-metafisico do ser. Por outro lado, tera de ser factual, no sentido de
possibilitar a tematizacdo do surgimento do homem a partir da origem e da relacdo do homem ao ser
em condi¢des de prevenir, de modo efetivo, que o relacionamento do homem com o ser dos entes ou
mesmo com os entes em geral seja reduzido aos termos da natufactualidade (nascimento e
crescimento bioldgico) ou da artefactualidade (fabricagdo dos humanos e sua reprogramacao).

Como mostrei num trabalho anterior (Loparic 2006), a possibilidade da produ¢do industrial
dos seres humanos ocupa o pensamento de Heidegger pelo menos desde 1939, quando, ao comentar
o conceito de physis do livro B, 1 da Fisica de Aristoteles, ele escreveu: “As vezes parece que a
humanidade da época moderna tem pressa em atingir o seguinte objetivo: que o homem se produza
tecnicamente a si mesmo” (1958 [1939], GA 9, p. 257). Um dos principais resultados da meditago
heideggeriana sobre esse objetivo potencial da modernidade — base da critica de Heidegger ao
nazismo, iniciada em 1936, ponto frequentemente ignorado pelos seus criticos — serd resumido na
seguinte observacao acerca das perspectivas da fabricagdo dos humanos, enunciada num texto escrito
nos anos 40: “Visto que o ser humano ¢ a matéria-prima mais importante, pode-se contar que, um dia,
com base em pesquisa quimica contemporanea, serdo erigidas fabricas para a criacdo artificial do
material humano” (1954, p. 95).

Um prenuncio dessa perspectiva esta na concep¢do moderna do ser vivo como organismo.
“Organismo”, diz Heidegger, ¢ “um conceito moderno, mecanico-técnico, de acordo com o qual o
crescimento € interpretado como uma feitura que se faz a st mesma” (1958 [1939], GA 9, p. 255).
Dessa forma, a physis grega fica descaracterizada como autoprodug@o ou auto-organizagdo. Abre-se
o caminho para que a técnica substitua a natureza. Uma das consequéncias desse desenvolvimento é
a vida como tal se tornar uma feitura que pode ser produzida “tecnicamente”. Nesse horizonte do ser,
prossegue Heidegger, “ndo haveria mais saude, nem mesmo nascimento e morte” (idem). O mesmo
motivo reaparece no fim do texto sobre a physis em Aristoteles, quando Heidegger diz ser
perfeitamente possivel que a morte seja objetificada, no sentido de concernir algo meramente
disponivel, que pode ser manipulado, chegando-se a “in-esséncia extrema” da physis, “que se exibe
como a propria e Unica esséncia, o qual erguer-se permanece de fato a esséncia de toda in-esséncia”
(ibid., p. 298).

Caso se chegasse a esse estado, 0 homem, afirma Heidegger, teria feito voar a si mesmo pelos
ares, pois o que ¢ simplesmente sem sentido valeria como o tnico “sentido” e a manutenc¢do dessa
validade apareceria como o “dominio” humano sobre o globo terrestre. Dessa forma, o homem nao

existiria mais como Dasein, nem mesmo como um sujeito, embora essas possibilidades de ser ndo

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 45



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

estariam ultrapassadas, mas apenas tranquilizadas na forma de uma “constdncia” a moda chinesa;
que € a extrema in-esséncia em relacdo a physis-ousia (ibid., p. 257).

Dai surge, repito, o problema inevitavel de explicitar uma concepg¢ao da origem do ser humano
que seja, por um lado, pos-metafisica (pos-filosofica), no sentido de possibilitar que se pense a relagao
do homem com a origem e, por outro lado, factual, a ponto de permitir pensar a chegada ao mundo
do ser humano sem implicar, com isso, um acontecer natufactual ou artefactual. Em outras palavras,
na época da técnica, a filosofia se depara com a tarefa de buscar uma concepgao pos-metafisica do
homem que permita a elaboracdo de uma ciéncia do homem (Wissenschaft vom Menschen®) nio
objetificante, nem no sentido cientifico nem no metafisico-objetificante.” Essa ciéncia devera mostrar
que a natureza humana carrega em si a possibilidade de os seres humanos, amostras temporais dessa
natureza, virem ao mundo nascendo e que, por serem nascenciais, nao podem ser fabricados, nem
pela natureza ndo-humana nem pela industria. Dessa forma ficard exposta, de forma aguda, a questao
da relagdo entre o nosso corpo fisico, objeto da manipulacao tecnoldgica, e nds mesmos, constituidos
num acontecer essencialmente nao-objetificavel.

O primeiro Heidegger ndo formulou explicitamente essa tarefa. Mas uma solug¢do implicita
para ela pode ser encontrada: a relagdo com o ser ¢ embutida, diz Heidegger em Ser e tempo, na
propria estrutura da existéncia do ente que ¢ o homem. O pensamento do ser, entendido como
compreensao projetiva do ser, Seinsvertdndnis, € um relacionamento ao ser, Seinsverhdltnis, do ente
que existe como um ser-0-ai (das Da-sein).® O homem é chamado a ser o ai, o lugar de manifestagio
de si mesmo e de todas as coisas, por uma voz “interna”, por um chamamento que vem dele mesmo
(auténtico) a ele mesmo (ndo-auténtico). Dessa forma, contudo, a pergunta pela origem da relacdo do
homem ao ser — ou seja, do estabelecimento dessa relagdo — permaneceu ainda fora de foco. Nos
conceitos heideggerianos de lance (Geworfenheit) do homem no ai e do ser-para-o-inicio, o tema ¢
apenas indicado, mas nao pensado.

A tematizagdo da relacdo a origem e do estabelecimento dessa relagdo imp0ds-se como tarefa
explicita para Heidegger s6 mais tarde, sem divida como decorréncia do reconhecimento de que a
compreensao que projeta o sentido do ser, tal como concebida em Ser e tempo, nao era a fonte do
poder da técnica sobre o todo dos entes. Esse poder vinha de outro lugar, da relagcdo do ser ao

homem que, sem divida, constitui a existéncia do homem, mas que, contudo, ndo ¢ um elemento da

6 Cf. Heidegger 1987, p. 178.

7 Sobre essa diferenca, cf. Loparic 2008.

8 Essa traducgdo de “Dasein” ¢ sugerida em varias oportunidades pelo proprio Heidegger (cf. 1987, p. 157; GA 15, pp.
380, 383 e 415).

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 46



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

estrutura da existéncia. Estou aludindo aqui ao abandono, por parte de Heidegger, da ontologia
fundamental de Ser e tempo como filosofia primeira.” No contexto da pergunta pela técnica, a
pergunta pelo sentido do ser do primeiro Heidegger transformou-se na indagacdo, exposta
anteriormente, pela origem que destina ao homem o ser a pensar nas sucessivas cunhas epocais.

No que segue, examinarei com mais detalhes a maneira como Heidegger abordou o tema
especifico do nascimento, tanto na primeira como na segunda fase do seu pensamento. Apds apontar
as insuficiéncias da sua posicao, farei ver, de modo sumario, que a psicanalise freudiana nao contém
uma teoria da nascencialidade humana — ou seja, da origem do homem — que ofereca uma
alternativa Ontica positiva para a ideia de fabricagdo dos humanos. Essa teoria esta disponivel,
contudo, na psicanalise pds-freudiana de Winnicott, a qual, se combinada com o pensamento pos-
metafisico da origem desenvolvido por Heidegger, permite reformular a questdo do ultrapassamento

da artefactualidade tecnologica em geral.

3. O nascimento em Heidegger I

Em Ser e tempo, Heidegger caracterizou o homem como ser-para-a-morte, como possibilidade
da impossibilidade de ser no mundo e, mais fundamentalmente ainda, da impossibilidade de ser-o-ai
(das Da zu sein), de ser a abertura. O problema do nascimento como outro fim do existir humano foi,
portanto, claramente explicitado, mas ndo desenvolvido e, menos ainda, resolvido. No inicio do
paragrafo 72 de Ser e tempo, Heidegger escreve:

A morte €, no entanto, apenas o “fim” do ser-o-ai [Dasein] e, em sentido formal, apenas um
dos fins que abrangem a totalidade do ser-o-ai. O outro “fim” ¢ o “inicio”, o “nascimento”. S6 o ente
“entre” nascimento e morte apresenta o todo que se procura. Desta forma, ficou “unilateral” a
orientagdo dada até aqui a analitica, apesar de tender para o ser-todo existente e de explicar,
genuinamente, o ser-para-a-morte proprio € improprio. O ser-o-ai so foi feito tema enquanto existe,
por assim dizer, “para frente” e deixa “para tras” de si todo ter sido. Nao apenas se desconsiderou o
ser-para-o-inicio, mas, sobretudo, a extensao do ser-o-ai entre o nascimento e a morte. Na andlise do
ser-todo, passou-se por cima da “conexdo da vida” em que o ser-o-ai, continuamente e de algum
modo, se mantém. (Heidegger 1927, p. 373)

A tematica do nascimento, negligenciada em Ser e tempo, ressurge, ainda que apenas
episodicamente, no paragrafo 15 das prele¢des Einleitung in die Philosophie, de 1928/29, intitulado:

“Ser descobridor no caso do Dasein da aurora da histdria e da aurora da vida”. Como ¢ que fica, em

9 Cf., por exemplo, Heidegger 1969a, pp. 31 ¢ 33-4.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 47



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

particular, pergunta Heidegger, “a esséncia do Dasein quando crianga? (1996, GA 27, p. 123). A
resposta sobre o papel do Dasein recém-nascido tem de ser entendida, diz ele, “como interpretacao
basica fundamental-ontologica do Dasein” e ndo como doutrina ontica (idem). Heidegger escreve:

Com base nas pesquisas psicolédgicas, psicanaliticas, antropoldgicas e etnoldgicas, temos hoje
possibilidades mais ricas de visdo de determinados nexos do Dasein. Mas os fatos e os fenomenos
que sdo trazidos destas pesquisas precisariam de uma revisdo critica fundamental tdo logo se recorra
a eles a titulo de modos do Dasein. Essa revisdo deve ser guiada pela tese fundamental de que, se se
trata de um Dasein humano, tanto no caso do Dasein infantil como no caso do Dasein dos povos
primitivos, entdo deve servir-lhes de base um essencial carater acontecencial, mesmo quando o
conhecemos, ndo sem dificuldade. Nao obstante, encontram-se aqui problemas de tipo
completamente diferente, cujo carater problematico conheceremos a seguir. (1996, GA 27, p. 124)

Tendo em vista a existéncia de diferentes etapas e periodos iniciais do homem enquanto
crianga, apresenta-se a questao metodolégica fundamental de como deve ser apreendido esse “outro
Dasein”. O modo de apreensdo recomendado ¢ a privagdo, isto €, parte-se “de uma concepcao
positiva do Dasein que lhe serve de base, ndo sem uma orientacdo da ideia do humano em geral”
(idem). “Isso, no que eu meco”, continua Heidegger, “deve antecipadamente estar determinado, e essa
medida padrio é, por conseguinte — como todo fundamento de uma privagdo — nao inessencial,
mas co-determinante para aquilo que deve ser determinado em modo privativo” (idem).

Heidegger menciona o fato de ter sido frequentemente perguntado, € na maioria das vezes no
sentido de uma obje¢do, por que, na sua investigagdo do Dasein, ele abrangia apenas a morte € nao
também o nascimento. Sem dar uma resposta clara, Heidegger afirma ndo ser de opinido que o
nascimento seja meramente o outro fim do Dasein, que pudesse e permitisse ser tratado do mesmo
modo que a problematica da morte. Nao se pode, na investigagdo do Dasein, “recorrer sem mais nem
menos ao nascimento ao invés de a morte, tal como o botanico que, na investigacdo da planta, pode
comecar, alguma vez, pelo outro final, a raiz, ao invés de comegar pela flor”. Diante do factum do
nascimento que, de certo modo, ndo se situa pura e simplesmente atras de nos, vale a afirmacao:

aquilo que, para nds, imediatamente parece ser o que fomos primeiro €, no conhecimento, o
ultimo. Para o nascimento devemos necessariamente ir em retrocesso, mas isso ndo ¢ simplesmente
a inversao do ser para a morte. Para esse retrocesso, € preciso uma elabora¢do completamente diversa
da posig¢do inicial de partida, [assim] como para todas as passagens de fronteira no Dasein. O mesmo
vale, analogamente, para a interpretacdo da infancia, se ela ndo estiver guiada por propositos

meramente psicoldgicos ou pedagogicos. (1996, GA 27, p. 124)

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 48



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

Ao tematizar de forma ainda muito elementar o modo do Dasein infantil, Heidegger observa
que, nos primeiros momentos de seu estar-ai-na-Terra, uma crianga se manifesta pelo choro, pela
movimentagdo, debatendo-se agitadamente em direcdo ao mundo, espaco adentro, sem qualquer
meta, e, entretanto, ja em direcao de... A auséncia de meta “ndo € auséncia de dire¢ao; direcao nao ¢
orientacdo para uma meta; direcdo quer dizer: para..., para la... para longe...” (ibid., p. 125). O
Dasein do bebé humano ¢ determinado, em primeiro lugar, pelo sossego, calor, alimento, sono — e
sonoléncia. Poder-se-ia concluir-se dai que esse Dasein estivesse, inicialmente, encerrado em si. Isso
seria um erro, “na medida em que a reacdo mesma da crianga — se ¢ que podemos nos orientar por
essa expressdo — tem o carater do choque, do susto” (idem). O primeiro choro talvez seja um choque
bem determinado que gera susto. Mas o que € o susto? Heidegger especifica:

Susto ¢ uma sensibilidade a perturbagdo, uma forma primitivo-original do deter-se
(Innenhalten), um comportamento de deixar ser algo, mas também um atonito ser lancado em queda
(Be-stiirztsein), um ser atingido por..., sendo que o pelo que do ser afetado ainda esta oculto. Ser
afetavel € ja uma disposi¢ao afetiva. A esséncia do choque pode-se fazer mais clara tdo-somente em
conexdo com o fendmeno do susto e da anglstia. O choque significa que a disposi¢do afetiva ¢é
perturbada, que um mal-estar sobrevém, contra o qual ela tera que se defender. (Idem)

Nem mesmo nas primeiras semanas de vida o bebé humano ¢ um sujeito fechado em si. Ele
¢, desde o inicio — e ndo apenas quando ¢ arrancado da sonoléncia —, dirigido para fora. Ele desde
sempre ja esta fora, junto de... Isso significa que “algum ente ja4 ¢ manifesto a crianga, embora nao
ocorra ainda nenhum comportamento ante esse ente, nenhuma atencao dirigida” (idem). Virar-a-cara
e defender-se, assim como a necessidade de sossego, centrada em si, o calor e 0 sono tém um carater
negativo totalmente peculiar. Antes de tornar claros esses fendmenos de virar-a-cara e de resisténcia,
em sua estrutura ontoldgica, ndo podemos comegar a interpretar o estado das criangas, em sua
esséncia. Heidegger prossegue:

O estado de sonoléncia, no qual um Dasein inicial se encontra, ndo quer dizer que ainda que
nao ha nenhum comportamento ante o ente, mas apenas que esse comportar-se ante ... ndo tem ainda
nenhuma meta determinada. O estar junto ao ente esta, em certa medida, ainda enevoado, ainda nao
aclarado, de tal forma que esse Dasein ainda ndo pode fazer nenhum uso determinado do ente junto
ao qual ele, segundo sua esséncia, sempre ja esta. (1996, GA 27, p. 126)

Ser arrancado do estado de sonoléncia ndo quer dizer sair do circulo de um sujeito, mas que o
ser-do-lado-de-fora junto de... desenevoa-se, torna-se claro e, na claridade, acontece o primeiro ver.

O junto a... emerge para o Dasein. Esse ¢ um emergir do ja ter prévio.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 49



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

Sendo assim, a interpretagdo primeira deve, antes de qualquer coisa, comegar por mostrar
como o mero virar-a-cara da crianga diferencia-se de uma defesa: “O virar-a-cara ¢ um mero esquivar-
se de..., mas, no esquivar-se esta ja uma determinada defesa, uma recusa de... No fugir de algo ja ha
um contra, mas ainda ndo um contra ativo; do virar-a-cara e defender-se, devemos distinguir a
resisténcia, na qual se inicia 0 movimento contrario propriamente dito, o contrapor-se” (ibid., p. 126).
Todos esses fenomenos da intencionalidade sdo simultaneos e caracterizam, segundo Heidegger, “a
primeira situagdo na qual se encontra um tal Dasein na inicial e desamparada entrega ao mundo”
(idem).

Temos aqui uma série de esbogos interpretativos do proprio punho de Heidegger que
constituem, sem duvida, um ponto de partida precioso para uma antropologia ontica, tanto pediatrica
como psicanalitica, dos recém-nascidos. E dificil ndo reconhecer que as analises de Heidegger
ficaram basicamente incompletas. Em particular, ele ndo diz nada sobre o problema onto-ontologico
do nascmento e nem trabalha a experiéncia do nascimento propriamente dita. Cabe perguntar,
inclusive, se e como um ente, cujo ser tem a estrutura de ser-no-mundo'? pode nascer, isto é, chegar
ao mundo. Pelo que sei, poucos seguidores de Heidegger continuaram essa linha de pesquisa.'! Creio,
contudo, que ¢ possivel dizer que a sua perspectiva sobre a vida humana imediatamente pos-natal se
coaduna, no essencial, embora ndo nos detalhes, com a abordagem psicanalitica da vida dos bebés
desenvolvida por Winnicott, que serd abordada posteriormente e que pode ser lida como
uma pediatria ontica pos-metafisica, isto €, como disciplina antropoldgica cientifica compativel,
ainda que de modo totalmente ndo intencional, com os canones da antropologia filosofica elaborada

por Heidegger, sobretudo em Ser e tempo e nos Seminarios de Zollikon.

4. O nascimento em Heidegger 11

Na segunda fase do pensamento heideggeriano, o assunto do nascimento, como fendmeno
onto-ontologico que precisaria ser estudado, praticamente desaparece, assim como toda a
problematica da interpretacdo fundamental-ontologica dos modos de ser onticos dos bebés e das

criangas. Mais ainda, o primeiro fim do existir humano foi pensado em termos nao-humanos, isto &,

10 Heidegger mantém essa tese até o final da vida, cf., por exemplo, 1986, GA 15, p. 372.

' Uma razdo disso talvez seja o fato, pouco notado, de que o homem ndo pode nascer se for caracterizado como Dasein.
(Note que, ao tratar do presumido inicio da histéria do homem — tanto da espécie humana como de cada homem
individualmente —, Kant se v€ obrigado a supor que esse inicio de d4 “com a existéncia do homem; a saber, na sua
grandeza ja formada, pois ele deve prescindir da ajuda materna”, 1786/1964, p. 3.) E possivel mostrar também que o
homem com a estrutura de Dasein ndo pode nem ao menos se tornar psicotico, no sentido da psicanalise winnicottiana.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 50



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

decididamente ndo-antropoldgicos, com base em consideragdes pré-metafisicas dos pré-socraticos e
no canto pos-metafisico de Holderlin.'?

Essa mudanga de enfoque decorre da maneira como Heidegger formulou o problema da
técnica. Como notei anteriormente, Heidegger reconheceu, por volta de 1936, que a técnica — a
constanteacdo (Bestdindigung) de todas as coisas como representidades, modo de ser dos entes no seu
todo na época de hoje — ndo pode resultar de um projeto do ser-o-ai nem, portanto, ter a sua origem
no ai do ser-o-ai ou, ainda, no acontecer do ser-o-ai. Por isso, tornou-se imperioso perguntar pela
origem desse modo de ser epocal num outro acontecer. Heidegger entendera que se trata do acontecer
do ser ele proprio, ditado por ele proprio, envolvendo os seus modos de des-ocultamento (a-letheia).

Heidegger buscou, nos pré-socraticos, os tragos dessa origem, a saber, a da relagdo do homem
com o ser € do comego do pensamento do ser; e, nos hinos tardios de Holderlin, outro fundamento do
ser, desta vez ndo mais metafisico, a partir dessa mesma origem. Em Heidegger I, o tratamento do
tema do nascimento permaneceu, como vimos, inacabado. Em Heidegger II, tornou-se abstrato, sem
implicagdes concretas. Esse ponto pode ser mostrado facilmente, analisando os motivos relativos ao
tema do nascimento que se encontram nos textos heideggerianos sobre os pré-socraticos — em
particular, Heraclito — e sobre Holderlin.

E a palavra pré-metafisica physis dos pré-socraticos que seria a portadora do sentido
originario do ser como o que concede aos entes que se automanifestem no sentido de nascerem,
baseados em si mesmos como si mesmos. E precisamente a nascencialidade dos entes, tomada no
sentido de manifestidade, que cabe recordar a fim de superar o niilismo tedrico-pratico e moral-
pratico da modernidade (humanismo). Um trago essencial do niilismo € esquecer, de maneira radical,
0 nascer e crescer como automanifestacao do ente, substituindo-a pela manifestidade que nao € mais
a nascencialidade, tendo o sentido de total e completa instalagdo."

Como ¢ que esse sentido nascencial do ser ou da manifestidade se torna acessivel aos
humanos? Qual ¢ o relacionamento dos humanos com o ser que permite que este se mostre
como physis, movimento de nascer? Heidegger responde: segundo Heraclito, esse acesso ¢ o ethos,
o morar (wohnen). A physis se mostra ao homem no morar em meio dos entes no seu todo (1979, GA

55, pp. 205-6). O ethos ¢é a sustentagcdo da estada do homem nesse meio (idem). O homem, e so ele,

12,0 pensamento de Holderlin é ainda metafisico (ligado a Schelling e Hegel), o seu canto dos tltimos hinos nio mais.

13 Note que a oposi¢do kantiana entre a legislagio como autonomia e como heteronomia ¢ paralela a distingdo entre a
manifestagdo como automanifestacdo e como instalacdo, embora os dominios semanticos dessas distingdes sejam
diferentes.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 51



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

atém-se ao ente no seu todo, relaciona-se ao ente no seu todo, perfazendo e cultivando, dessa maneira,
a si mesmo. Esse relacionamento acontece sempre com base na sustentacdo ou na falta de sustentacao.

Como se perfaz a estada do homem em meio dos entes? De inicio, pela respiragdo. Viver ¢
respirar, processo que tem suas duas fases: inspirar e expirar. Entretanto, considerada na sua esséncia,
afirma Heidegger, a respira¢do nao ¢ referente ao ar, mas designa o proprio ser do ser humano e
significa “o abrir-se, tragando e expelindo, para aquilo que ¢ concedido ao homem”, isto €, o todo do
ente (1979, GA 55, p. 314). O respirar, na medida em que caracteriza a esséncia do ser humano, nao
¢ um automatismo; ele precisa ser assistido, sem que essa assisténcia jamais se torne respiragao
artificial, apoiada em aparelhos. Quem fornece essa assisténcia, esse tipo de sustento, ao respirar
humano? Ninguém. O expirar inspirando humano — isto €, o viver, o sustentar-se, 0 morar em meio
do ente dos seres humanos — fundamenta-se no logos. Que ¢ o logos? Aquilo que permite a colheita
e a reunido do ente. Respirar se perfaz colhendo e reunindo os entes num todo. Essa “atividade” ¢
suportada e guiada pelo logos em cada um de nds, o qual, por sua vez, se recolhe num
unico Logos, que junta e reine os entes no seu todo de modo a possibilitar que se manifestem eles
mesmos, individualmente, baseados em si mesmos, mas num unico mundo (1979, GA 55, pp. 317 ¢
326). O ser humano, que mora ao meio dos entes colhendo e reunindo os entes, recebe suas indicagoes
e caminhos, recebe sustentagdo e conselhos do Logos (ibid., p. 351).

Ora, em Heraclito, Logos tem o sentido de regido, de contrea que “circunda, aconselha e se
faz presente” ao homem (ibid., p. 352). E, portanto, situado na contrea que o homem se constitui
como um si-mesmo e recebe as suas proprias possibilidades de ser (ibid., p. 356). E da mesma fonte
que ele haure os modos de deixar que os entes no seu todo sejam eles mesmos, que se manifestem
eles mesmos, baseados neles mesmos. Isso acontece no poiein, na producao de obras, na energeia. E
nessa contrea que também acontece o que se chama historia da humanidade ocidental (idem), o eixo
central da qual ¢ a acontecéncia do esquecimento da fenomenalidade (manifestidade) do ente a que
temos acesso pela inspira¢do expiradora inicial. Essa historia termina pelo apossamento por parte do
ser humano do seu si-mesmo esquecido, que sé pode existir devido ao sustento da contrea.'*

O trago essencial da contrea — e que, segundo Heidegger, precisa ser preservado — € o fato
de ela ndo ser humana. Heidegger se afasta tanto da tese judaico-cristd segundo a qual a raiz do

homem ¢ Deus, como da de Marx, inspirada em Feuerbach, que afirma ser a raiz do homem o homem

14 Esse esquecimento realiza-se, de maneira extrema, na forma da subjetividade absoluta que, por sua vez, desemboca na
vontade de poder e na instalacdo do ente no seu todo (a realidade que resulta da vontade do poder). Nessa altura, sdo as
condigdes de possibilidade da instalagdo que fundamentam o modo bésico de morar em meio do ente, que ndo € mais
colheita ou reunido, mas provocagdo técnico-cientifica.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 52



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

(e ndao Deus). A origem do ser humano ndo ¢ Deus nem outro ser humano, mas “o relacionamento
com aquilo que ndo € o ser humano, embora seja de 14 que este recebe a sua destinacao” (1986, GA
15, p. 390). A razao principal pela qual Heidegger recusa as teses de Marx ¢€ o fato de este dizer que
o ser humano ¢ um produto do trabalho humano, o que significa: “O ser humano ¢ uma fabrica. Ele
se faz a si mesmo, tal como ele faz os seus sapatos” (ibid., p. 323), posi¢do representa a forma mais
radical do esquecimento da manifestidade do ser humano. A nascencialidade se reduz a manifestidade
— o modo de ser dos entes em geral e do homem em particular facilitado por um espago ndo-humano.

Passo agora ao tema da origem e do nascimento em Holderlin. Heidegger reconstruiu com
detalhes o retorno de Holderlin e, do seu her6i Hyperion, a natureza grega e a Heraclito, bem como
o projeto hdlderliniano de uma topologia do seer (Seyn), a partir da mesma origem da qual foi
projetada, no primeiro comeco, a physisdos pré-socraticos. Contudo, Heidegger deixou
completamente de lado outros elementos do movimento regressivo de Hyperion: o retorno a infincia,
ao nascimento no colo da natureza-mée. E verdade que Hyperion revela apenas alguns poucos
detalhes da experiéncia de chegar ao mundo-natureza ¢ de comecar a brincar. Nos hinos tardios,
Holderlin transfere tragos de um relacionamento com a mae a natureza-mae, a terra-mae. Dessa
forma, mais do que Hyperion, ele salta por cima da nascencialidade humana, que inclui a relagdo
inicial mae-bebé humano.

Heidegger segue Holderlin totalmente nessa transposi¢ao, como se pode ver, por exemplo, do
seu comentario dos seguintes versos de Holderlin (1989 [1934/35], GA 39, 242):

.... pois, 0 mais

pode o nascimento,

e o raio de luz, que

vai ao encontro do recém-nascido. "

Sem hesitar, Heidegger diz que a palavra “nascimento” se refere “a origem do escuro fechado
do colo”, a saber, “a terra-mae”.!® Nascimento significa: a origem como abismo fundante nio é a
origem pura e simplesmente, mas tdo-somente um dos poderes da origem, o outro sendo o “raio de
luz”. No raio de luz, escreve Heidegger,

vigora uma direcdo oposta de originagdo, a medida que ele recai sobre o recém-nascido. O
raio de luz ndo significa aqui apenas uma luz qualquer e a luminosidade em geral em oposi¢ao a

\

escuridao, mas, assim como na estrofe II [do hino “O Reno”], o “nascimento” corresponde a “mae-

15 No original: “... das meiste nemlich / Vermag die Geburt,/ Und der Lichtstrahl, der/ Dem Neugeborenen begegnet.
16 Sobre a terra-mae (Mutter Erde), cf. 2000b, GA 75, p. 320.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 53



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

terra”, o “raio de luz” corresponde ao “trovejante”. Raio de luz ¢ o relampago. Trovao e relampago
sdo, para Holderlin, aquilo em que somente algo divino se anuncia, mais ainda, onde a esséncia do

Deus se manifesta. (1989 [1934/35], GA 39, p. 242)."7

5. Insuficiéncias da abordagem do nascimento em Heidegger 11

Heraclito (o pensamento pré-metafisico dos pré-socraticos) e Holderlin (o dizer poético) sao
de onde Heidegger parte para pensar o ultrapassamento da técnica e, portanto, do projeto de
fabricacdo dos humanos. Esse lugar ¢ apresentado como indicagdo do caminho em dire¢do de
uma regido do futuro, na qual uma humanidade pds-metafisica poderia talvez fixar a sua morada,
atentando para a nascencialidade, a automanifestacdo do ente e para o fundamento desse tipo de
presencialidade. Contudo, cabe perguntar se tais esperancas podem ser depositadas nesse ponto de
partida. Em especial, se esse ponto de partida possui a concretude que mostramos ser exigida pela
formulacdo do problema da nascencialidade: apresentar uma alternativa factual viavel para o
tratamento tanto metafisico, como natufactual ¢ artefactual, do estabelecimento da relagdo do homem
com O sef.

Comeco por Heraclito. Supondo que Heraclito sabia como se manter na Physis-contrea, como
¢ que o homem de hoje pode reencontrar o caminho da contrea? O modo de recordagdo do ser
como Physis — esse é 0 meu primeiro reparo — permanece conceitualmente nio-determinado.'®
Nesse sentido, ha uma perda em relagdo a Ser e tempo, livro que mostra que estar numa situagao
inter-humana, num determinado ambiente, € suficiente para sabermos o essencial sobre o que fazer e
deixar de fazer."

Em segundo lugar, o viver enquanto respirar ¢ imediatamente “reduzido” ao ser, tomado no
sentido de /egein, que por sua vez se recolhe no corresponder ao Logos. Esse tipo de desconstrugao
da realidade especifica do viver, cujo efeito € privar o viver de concretude oOntica, tem o Obvio
inconveniente de ndo dar espago para o respirar como fun¢do organica, algo que, para o homem de
hoje como para o de ontem, ¢ a condi¢do necessaria da vida e da morada em qualquer mundo real.

Essa fungdo orgdnica de respirar deveria, portanto, poder ser colhida pelo legein. Como? Como deve

17 Para reforgar essa interpretagdo, Heidegger remete a carta de Holderlin para Béhlendorf de 4.12.1801.

18 Talvez prevendo esse tipo de incomodo, Heidegger adverte ocasionalmente o seu leitor de que desconhece qualquer
outro caminho do ultrapassamento (1989 [1934/35], GA 9, p. 425).

1 Encontramo-nos numa situagdo parecida com aquela na qual nos deixa a leitura de Tao Te King: Ficamos abertos a
uma dimensdo de transcendéncia que nos proibe de dizer qualquer coisa de preciso sobre ela e, portanto, sobre como
pensar ou como se comportar a fim de permanecermos nela. E sabido que essa situacio favoreceu a vitéria, na China, do
confucionismo (baseado na valorizagdo das tradigdes familiares e sociais) sobre o taoismo (orientado pelo Caminho).
Além disso, o préprio taoismo se viu forcado a tornar-se mais “positivo”, criando rituais para corresponder ao Caminho.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 54



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

ser “recolhido” o carater “biologico” do ser humano na contrea do Logos? Nenhuma resposta parece
possivel, pois o organico como tal ndo pode se manifestar na clareira heraclitiana do ser tal como
reconstruida por Heidegger. Tendo retornado a Heraclito, na companhia de Holderlin, Heidegger nao
sabe mais como reconstruir o viver concreto, o respirar factual.?’

Em terceiro lugar, a posicdo de Heidegger carece de generalidade. Isso se depreende da
seguinte observagdo elementar: talvez os adultos sadios possam, mas os bebés (e os psicoticos
adultos) ndo conseguem respirar heideggerianamente.?! A simples verdade é que, sozinhos, os bebés
humanos nao conseguem juntar ou reunir nada (/egein) por eles proprios: antes de nascerem, precisam
ser juntados e protegidos pelo utero da mae; depois de chegarem a luz, pelos bracos da mae. O que
conta para eles, nessa fase da vida, ¢ a relacdo concreta com o corpo da mae que os sustenta, ndo a
correspondéncia ao Logos, a ndo se que alguém mostre o que isso pode significar para um bebé por
nascer ou para um recém-nascido. De resto, além de respirar, os bebés precisam logo comegar a
engolir coisas e a expelir coisas, e, para tanto, também precisam nao s6 do corpo e dos bragos da mae,
mas da presenca viva da mae. Digo presenc¢a viva, porque a psicanalise contemporanea mostra que o
bebé de uma mae “morta”, uma mae depressiva, por exemplo, pode deixar de querer mamar.

Quem cuida dos bebés, portanto, ndo ¢ a contrea, mas as maes. Os bebés simplesmente
morreriam na clareira do ser.?? Eles nio moram na Physis, nem no Geviert (a quadrindade), mas
no colo da mae, do qual o bergo ¢ uma extensao nao tematizada como tal pelo bebé. Quero dizer: sem
esse tipo de mundo, eles ndo poderiam existir enquanto seres humanos na condi¢ao de bebés. Para
chegar ao mundo e estabelecer a relagdo com o ser, o bebé humano precisa de outro ser humano. E
para se manter no mundo, na relagdo com o ser, ele precisa de uma sustentagao pelo ambiente, sendo
que esse ambiente ¢ essencialmente a mae, ndo o ser como contrea.

Finalmente, como € que o retorno a Physis, o morar por respira¢do, poderia nos livrar da
técnica? Nao h4 nenhuma resposta de Heidegger tardio a essas perguntas. O que encontramos nos
seus textos € o reiterado reconhecimento da for¢a do niilismo (primado do ente sobre a regido) e da
nossa incapacidade de anular a objetificag¢do, expressa exemplarmente na afirmacao de 1966: “S6 um

deus pode nos salvar”.?®

20 Para Heidegger, o ser é o concreto (con-crescere): heranga hegeliana, para quem o absoluto é o concreto.

21 0 bom comego do respirar, sabemos isso da pediatria, depende do bom parto, em particular, do tempo da passagem do
bebé do utero para o mundo externo, do corpo da mée para o colo da mae.

22 Veja as praticas de certos povos de expor criancas ou idosos desprotegidos a natureza, como modo de condend-los a
morte (como 0s espartanos e 0s esquimos).

23 Tratei dessa afirmacdo de Heidegger em “Do ateismo ao Deus da quadrindade”, XII Coldoquio Heidegger, PUCSP, Sdo
Paulo, 26-27/10/2007.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 55



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

Observagdes semelhantes — no sentido de que a interpretagcdo heideggeriana de Heraclito ndo
indica o caminho de regresso a origem, padecendo de falta de concretude dos modos de ser na e para
a origem, da falta da generalidade da concepcao da relacdo a origem e da impoténcia diante do
processo de objetificagdao técnica — aplicam-se a leitura heideggeriana de Holderlin. Claro estd que
ninguém nasce na Terra-mae, mas, como diz o zen budista Lin-chi, de mae e pai (1975, p. 10). Ao
interpretar Holderlin, Heidegger esta tratando de tudo, salvo da ontologia da nascencialidade humana
e, menos ainda, dos aspectos onticos desse processo. O nascimento ¢ um acontecer entre os humanos
e os divinos, assim como o ¢, por exemplo, o nascimento de Jesus. Toda concretude procurada por
Heidegger ¢ a que se encontra no verso, assim como tudo o que um te6logo que saber do nascimento
de um filho de uma virgem ¢é o que estd no versiculo. Nao ha nenhum esforco de “desmitologizagao”
no sentido de Bultmann: pensar a narrativa religiosa do Novo Testamento como exemplificacdo das
possibilidades de ser Onticas de um ente caracterizado ontologicamente como um Da-sein, um ser-o-
ai.

Além disso, € obvio que faltam consideragdes que tratem das condi¢des de possibilidade do
nascimento das ideias na mente humana, assunto de Platdo, mas também, e antes de mais nada, do
nascimento e criagdo de seres humanos que estejam em condicdes de ter ideias. O desenvolvimento
dessa tematica exigiria o retorno a analitica existencial ampliada e, a0 mesmo tempo, o abandono do
recurso ao dizer poético (dizer ditado pelo ser, que diz o ditame do ser, dizer “ditaminal”), a ndo ser

parafraseado em termos de uma ontologia e de uma teoria factual do funcionamento mental humano.

6. O nascimento na psicanalise pos-freudiana: Winnicott

Nao faltam ciéncias positivas que tratem do nascimento dos seres humanos e da vida pré-natal
e pos-natal. Na maioria delas, o nascimento € visto como um processo natural e, ndo raramente, pelo
viés da morte, e a origem, como um lugar na natureza inanimada.

Na psicandlise (metapsicologia) freudiana, por exemplo, a vida ¢ concebida,
especulativamente, como tensao fisico-quimica que surge na matéria sem vida e cria diferengas vitais,
as quais, em virtude do principio de constancia (ou de nirvana), tendem a desaparecer (Freud
1920g/1975, pp. 248 e 264). A origem da vida ¢ a matéria inorganica e o carater essencial da vida ¢ a
pulsdo (Trieb) de restabelecer o estado inicial. Ou seja, a forma basica de toda pulsdo € a pulsao de
morte. Cada individuo humano emerge como matéria organica a partir da inorgénica, existe como um
organismo, isto ¢, como uma maquina (“aparelho psiquico”), para, em seu devido tempo, retornar ao

estado inorganico. No momento de nascimento, ocorre um aumento de tensdo, razdo pela qual nascer

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 56



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

¢ um acontecimento traumatico, tendo o trauma o sentido de desamparo diante da excitacdo ndo
controlavel (Freud 1926d[1925]/1975, p. 303). Em resumo, a psicandlise freudiana consente com a
tese da natufactualidade do homem,?* posi¢cdo obviamente incompativel com o pensamento pos-
metafisico de Heidegger.

Na psicandlise pos-freudiana de Winnicott, contudo, o panorama muda radicalmente. A vida
ndo ¢ mais objeto de especulagdo metapsicoldgica de cunho naturalista. O nascimento, em particular,
deixa de ser pensado como episodio de um processo material, perde o carater traumatico e passa a ser
valorizado como experiéncia individual altamente valiosa, constitutiva do processo de
amadurecimento do ser humano num ambiente humano facilitador. Diferentemente de Heidegger,
que chega ao tema do nascimento a partir do problema da origem, Winnicott pensa a origem a partir
do nascimento, mais precisamente, com base na vivéncia pessoal de nascer (Winnicott 1958a/1978,
p. 177). Evitando a linguagem objetificadora de um observador externo, tal como usada por Freud,
Winnicott sustenta que o individuo humano nido emerge do estado inorganico, mas da solidao
essencial que ¢ inerente a natureza humana, experienciada anteriormente a qualquer instinto e
precedida de um estado ainda mais primitivo: o de ndo-vida ou de ndo-ser. O nascimento €, portanto,
na sua esséncia, “o estado do individuo humano quando o ser emerge do ndo-ser” (1988/1990, p.
131), proprio de “um ente que estd ai para ser” (1986b/1993, pp. 41-2).2° No desenvolvimento do
lactente individual, “viver se origina e se estabelece do ndo-viver e ser torna-se um fato que substitui
nao-ser, assim com a comunicacao se origina do siléncio” (1965b/1983, p. 191). Por conseguinte, o
que estd em jogo na vida humana ¢ ser, muito mais do que sexo (1986b/1993, p. 35). A morte sé se
torna significativa no processo de vida de um ser humano depois de ele chegar ao 6dio, o que ocorre
em data posterior ao nascimento.

A emergéncia do ser a partir do ndo-ser s6 acontece num ambiente humano. A fim de nascer
e tornar-se um existente estabelecido — um exister, diz Winnicott, usando um neologismo —, todo
ser humano precisa (pelo menos no mundo atual) de uma mae-ambiente. Depois de ter tido a mae-
utero, precisa da mae-colo, da qual possa depender totalmente. Precisar do colo da mae significa, em
primeiro lugar, precisar de contato humano para sentir-se real e poder ser. E no colo materno que o
bebé se apropria do ser e passa a se relacionar com a presencga como tal. Isso acontece na exata medida
em que ele se identifica com a mae, no sentido de ser a mde-ambiente (aqui ser tem um sentido

transitivo) que cuida dele. “Eu sou”, diz Winnicott, “ndo significa nada, a ndo ser que eu,

24 Recentemente, no dialogo com a ciéncia cognitiva e a neurociéncia, a posi¢do de Freud foi aproximada do ponto de
vista artefactual.
25 No original: a being who is there to be.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 57



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

inicialmente, seja junto com outro ser humano que ainda nao foi diferenciado. Por essa razao, ¢ mais
verdadeiro falar a respeito de ser do que usar as palavras eu sou, que pertencem ao estagio seguinte”
do amadurecimento humano (1987a/1988, p. 12). Nao ¢ exagero dizer, portanto, prossegue Winnicott,
que a condi¢ao de ser adquirida no contato com a mae € o inicio de tudo, sem o que fazer ou deixar
que seja feito ndo tem sentido. Em outras palavras, no inicio, o homem ndo é ainda um existente; ele
tende a tornar-se um e, para tanto, precisa assentar-se num mundo humano e, dessa forma, ter a
oportunidade de contato. Mais precisamente, de ilusdo de contato, pois nao ha contato direto possivel
entre o ente fundamentalmente solitario e a realidade externa (1988/1990, p. 114).

A palavra portuguesa “ser”, cuja antiga grafia ¢ “seer”, diz esse inicio muito bem, pois deriva
do latim sedere, “estar sentado, assentar-se, ficar sentado”. S6 pode existir quem primeiro se tornou
capaz de ficar sentado num mundo mais primitivo ainda: o das primeiras mamadas e dos primeiros
brinquedos. De fato, no inicio da vida, o recém-nascido precisa desenvolver até mesmo a capacidade
de ficar sentado (ser) no colo da mae. Note que a palavra portuguesa “existir” deriva do verbo
latim exsistere (ou existere), “elevar-se para fora de ou por cima de, sair de, aparecer, mostrar-se”, o
qual deriva de sistere, “parar, fazer repousar, reter, subsistir”’, que ¢ uma reduplicagcdo de stare,
“manter-se de pé, em posicao vertical, firme”. Essas etimologias ajudam a esclarecer um ponto central
da teoria winnicottiana da nascencialidade humana: o homem s6 pode tornar-se um existente, alguém
que se sente real e que ¢ capaz de estar-no-mundo e de se relacionar com os outros seres humanos e
com as coisas (as primeiras delas sendo os brinquedos) de modo criativo, depois de ter sido acolhido
por um colo materno, do qual dependeu totalmente e que foi o seu primeiro lugar para ser.

E nessa relacdo de dependéncia total da mae — relagdo efetiva, isto €, psicossomatica, € ndo
representacional, mental ou simbdlica — que se constitui a capacidade do bebé de se integrar no
tempo e no espaco, de se alojar no corpo e de se relacionar com os objetos no mundo, inicialmente
apenas subjetivo e, em seguida, externo; por fim, de existir neste mundo externo, objetificado e
representado. Como diz Winnicott, toda mae devotada ao seu bebé da-se conta de que ele se torna
“exultante ao encontrar a mae por tras do seio ou da mamadeira, e descobrir o quarto por tras da mae,
e o mundo para além do quarto” (1964a/1982, p. 22). Na experiéncia do bebé humano, resume ele, a
ideia da mae ¢ associada ndo apenas com boa comida, mas também com “o cuidado carinhoso, a
estabilidade da terra e o mundo em geral” (ibid., p. 150).

Com sua teoria da acontecencialidade humana, Winnicott coloca-se claramente em rota de
colisdo nao somente com o naturalismo materialista, mas também com o artificialismo tecnologico,

ambos presentes no paradigma freudiano da psicanélise. Mas o novo paradigma winnicottiano dessa

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 58



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

disciplina tampouco pode ser assimilado, sem mais nem menos, a posicao de Heidegger. De fato, nem
o mundo objetificado da técnica, nem a contrea de Heraclito, nem a quadrindade de Holderlin, nem
mesmo no mundo dos afazeres pragmaticos, povoado de instrumentos e tematizado por Heidegger na
sua analitica do cotidiano, pode ser experienciadopor um bebé humano e fer sentido para ele como
oportunidade de contato e de estabelecimento de relacdo com o ser. Um bebé humano nao pode nascer
numa proveta, nem na physis dos pré-socraticos, nem na quadrindade pensada por Heidegger baseado
em Holderlin. Um ser humano s6 nasce da barriga da mae capaz de engravidar, gestar e se devotar ao
seu bebé. Ele ndo pode se criar nem se tornar um existente em nenhum outro ambiente (mundo).
A mde-natureza das parteiras tem o primado onto-ontoldgico tanto sobre a natureza-mde dos mitos,
das religides, dos poetas e dos filésofos quanto sobre a natureza-mdaquina dos cientistas modernos.
De duas uma: ou um recém-nascido de uma mae humana nao ¢ interpelado pelo sentido do ser e,
portanto, ndo ¢ um ser humano, ou ele ¢ concernido pelo sentido do ser e, entdo, o sentido do ser
relevante ¢ o da confiabilidade, ndo o da manifestidade ou o da representidade (objetividade). Tanto
o segundo sentido, caracteristico da técnica moderna, como o primeiro, buscado por Heidegger,
devem ser abandonados como conceitos-guia exclusivos ou mesmo dominantes.

A meditagdo heideggeriana sobre a manifestidade, conduzida no quadro das suas sucessivas
interpretagdes do sentido ou da verdade, ajuda, decerto, a diagnosticar o carater encobridor € mesmo
extremamente perigoso da armacao técnica do mundo. Contudo, sdo poucas as chances de o caminho
de saida dessa armagdo passar exclusivamente por uma regido em que tudo acontece, como entende
Heidegger I, em decorréncia de projetos humanos, ou, como antevé Heidegger II, num jogo de luzes
e sombras. H4 boas razdes de pensar que, ao lado das hermenéuticas do tipo heideggeriano e
da teorizac¢do objetificante, feudo da ciéncia moderna, a maiéutica — a ciéncia e a arte do parto —
deve permanecer fazendo parte da praxis filoséfica. No entanto, a fim de atender as necessidades da
atualidade, a concepgao platonica dessa ciéncia-arte precisa ser reformulada de maneira a poder ser
usada ndo somente para facilitar o parto de ideias, mas também, e em primeiro lugar, o nascimento e
o crescimento dos seres humanos. Sem elucidar maieuticamente a nascencialidade dos humanos —
as condigdes de possibilidade de eles chegarem-ao-mundo — e o amadurecer deles — a sua
integracdo progressiva em unidades existentes, pessoais, estaveis, mas nao rigidas —, € impossivel,
parece-me, tratar hermeneuticamente, de modo adequado, a existencialidade dos humanos, ou seja,
as condi¢des nas quais, uma vez crescidos e saudaveis, eles podem existir: continuar a estar-no-
mundo até morrer. Explicarei brevemente as minhas razdes para dizer isso, todas baseadas em

fendmenos onto-ontoldgicos descritos pela psicanalise winnicottiana que acabo de explicitar.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 59



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

Para o Heidegger de Ser e tempo,?® os primeiros objetos sdo os instrumentos de uso manual.
Parece-me 6bvio que essa analise se aplica apenas a adultos ja relativamente civilizados e sadios, pois
0s povos “primitivos” — o proprio Heidegger admite isso (1927, pp. 81-2) — fazem as suas coisas
muitas vezes por meio de objetos externos dotados de poderes magicos (fetiches, totens etc.) Os
bebés, no inicio, ndo podem fazer nem mesmo isso — sendo capazes tdo-somente, como mostra
Winnicott, de usar brinquedos, objetos ndo tematizados por Heidegger nem derivaveis de seus
instrumentos (pelo contrario, tudo indica que os instrumentos heideggerianos devem ser pensados
como derivagdes dos brinquedos). Quanto aos psicéticos, eles ndo conseguem nem brincar nem
trabalhar (embora alguns deles consigam ser criativos ¢ fazer arte).

Heidegger atribui a surpresa provocada pelos objetos @ mao, bem como a sua falta e a sua
impertinéncia a funcao de manifestar ao homem os entes que sdo meramente presentes ¢ exteriores
(1927, p. 74). Nao resta duvida, contudo, que os distirbios da remissao instrumental sé podem ter a
funcdo especificada por Heidegger para um ser humano que ja constituiu devidamente a
externalidade, isto ¢, alguém que nao é um primitivo, nem um bebé, nem um psicotico. Em Winnicott,
a realidade externa ¢ uma conquista que ainda nao foi feita por um bebé no inicio da vida e que o
psicotico adulto jamais fez. Quando algo surpreende, falta ou importuna, o bebé ndo se abre para o
meramente presente, mas, via de regra, perde o sentido de real, perde as suas relagdes objetais iniciais
e perde até mesmo a sua identidade primaria e, passando por essas “agonias impensaveis”, fecha-se
no seu mundo subjetivo, para, nos casos menos favoraveis, jamais conseguir sair dele. O psicoético,
por sua vez, pode ficar sem as suas defesas e ser obrigado a reviver, num colapso, essas mesmas
agonias.

Ser-com-outros, diz Heidegger, ¢ um componente da estrutura do ser-o-ai (1927, p. 114). Isso
significa que, no mundo de trabalhos manuais, os outros estdo sempre junto conosco (p. 118). Ora,
Winnicott, além de muitos outros autores, fez ver, conforme expliquei anteriormente, que o primeiro
ser-junto-com s6 acontece com um certo outro, aquele que cuida do bebé, a saber, a mae. Os outros,
no plural, ¢ uma formacao posterior. Além disso, o ser-junto-com ndo tem o sentido de trabalhar com
outros ou, como Heidegger diz ainda, de ser a-fim-de outros (p. 123), mas o de ser-a-mae apenas a-
fim-de poder ser e, paradoxalmente, de poder ser si mesmo.

Por ultimo, o ser-no-mundo-junto-das-coisas-com-outros heideggeriano ¢ possibilitado pelo

momento central da estrutura da existéncia humana: o ser-o-ai, a abertura da presenca e para a

26 As observagdes que se seguem sdo relevantes, mutatis mutandis, também para o didlogo entre Winnicott e o segundo
Heidegger.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 60



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

presenca, o qual ai se concretiza na forma de mundos heideggerianos: o do trabalho e o da tematiza¢ao
tedrica. Winnicott mostra que: 1) se deixarmos de lado o ttero, o ai inicial do ser humano ¢ o colo da
mae, que nao ¢ nenhum dos mundos heideggerianos, € 2) o bebé humano nao consegue ser esse ai a
nao ser que, de inicio, seja recebido no colo por uma mae anfitrid e cercado de cuidados adequados a
suas necessidades de ser.

Em resumo, em Winnicott, o ser humano nio ¢ definido pela relacdo com o ser que seria
constitutiva da sua esséncia, mas como aquele algo que tende a ser e a continuar sendo sem jamais se
desfazer da possibilidade de nao ser. A existéncia s6 pode comegar da nao-existéncia, diz Winnicott,
sendo a “busca da ndo-existéncia pessoal” um elemento constitutivo da natureza humana
(1989a/1994, p. 95). Winnicott escreve:

O estado anterior ao da soliddao ¢ um estado de nao-estar-vivo, sendo que o desejo de estar
morto ¢ em geral um disfarce para o desejo de ainda-ndo-estar-vivo. A experiéncia do primeiro
despertar da ao individuo a ideia de que existe um estado de ndo-estar-vivo cheio de paz, que poderia
ser pacificamente alcancado mediante uma regressao extrema. (1988/1990, p. 132)

Para Winnicott, os escritos existencialistas, que transformam a existéncia em um cult — ao
dizer isso, Winnicott talvez esteja pensando em Sartre —, ndo exploram todas as dimensdes, ndo digo
da existéncia, mas da natureza humana, que inclui a ndo-existéncia pessoal. Esses textos constituem,
antes, a tentativa de “neutralizar a tendéncia pessoal para a ndo-existéncia que faz parte de uma defesa
organizada”, cujo objetivo ¢ evitar responsabilidade ou perseguicao (1989a/1994, p. 95).

Segue-se que, na perspectiva da teoria winnicottiana da nascencialidade humana e do
amadurecimento humano, a estrutura do existir humano, determinada pela analitica existencial de
Heidegger como o ser-o-ai que possibilita o ser-no-mundo-junto-das-coisas-com-outros, deve ser
considerada uma conquista que caracteriza o adulto sadio ou, no méximo, neurdtico, € ndo como o
horizonte do acontecer humano no seu todo, abrangendo chegar ao mundo (comegar a existir),
estabelecer-se como um existente, manter-se como tal no mundo (ser-no-mundo) e, por fim, deixar o
mundo. E possivel concordar com Heidegger que a “esséncia” do Dasein, do ser-o-ai, reside na sua
existéncia (1927, p. 42). Contudo, fendmenos onto-ontologicos revelados pela psicanélise
winnicottiana obrigam a pensar que, diferentemente do que afirma a ontologia fundamental de Ser e
tempo, o conceito de Dasein ndo capta a “esséncia’” da natureza humana. Esse resultado, em si mesmo,
nao surpreendera ninguém que esteja familiarizado com o pensamento do segundo Heidegger. Ele ¢
significativo, sobretudo, por recolocar em pauta, ainda que de forma modificada, problemas do tipo

onto-ontologico ndo resolvidos em Ser e tempo e, posteriormente, negligenciados por Heidegger.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 61



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

Creio ser for¢oso afirmar que apenas uma visdo ampliada do acontecer humano, a0 mesmo
tempo Ontica e pds-metafisica, a ser elaborada num dialogo entre a ciéncia factual e a filosofia, e
conduzida de forma metodologicamente correta, ofereceria possibilidades reais para pensar com a
necessaria radicalidade o processo de objetificacdo do mundo pelos procedimentos representacionais
e para dar conta do confronto do homem com a realidade externa assim constituida, assunto que

perseguiu Heidegger a vida toda e que continuou desafiando todos os seus esforgos.

Referéncias

Aristoteles 1967: Physikvorlesung. Traducdo de Hans Wagner. Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Freud, S. (1975). Hemmung, Symptom und Angst. In S. Freud, Studenasugabe (SA6). Frankfurt/M:
Fischer. (Trabalho original publicado em 1926; respeitando-se a classificagao de Etchevery,
temos a referéncia 1926d[1925])

Freud, S. (1975). Jenseits des Lustprinzips. In S. Freud, Studenasugabe (SA3). Frankfurt/M: Fischer.
(Trabalho original publicado em 1920; respeitando-se a classificacdo de Etchevery, temos a
referéncia 1920g)

Freud, S. (1975). Studenasugabe (SA) (Vols. 1-10). Frankfurt/M: Fischer.

Heidegger, M. (1927). Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer.

Heidegger, M.(1954). Vortrdge und Aufsdtze. Pfullingen: Neske.

Heidegger, M. (1976). Vom Wesen und Begriff der physis. Aristoteles. Physik B, 1. Il pensiero, v. 3,
n. 2 e 3. In: Heidegger (1976), Wegmarken (GA 9, pp. 239-301). Frankfurt/M: Klostermann.
(Trabalho original publicado em 1958[1939])

Heidegger, M. (1959). Unterwegs zur Sprache. Pfullingen: Neske.

Heidegger, M. (1969a). Zur Sache des Denkens. Tiibingen: Niemeyer.

Heidegger, M. (1969b). Das Ende der Philosophie und die Aufgabe des Denkens. In M. Heidegger
1969a, Zur Sache des Denkens (pp. 61-80). Tiibingen: Niemeyer.

Heidegger, M. (1976). Wegmarken (GA 9). Frankfurt/M: Klostermann.

Heidegger, M.(1979). Heraklit (GA 55). Frankfurt/M: Klostermann.

Heidegger, M. (1986). Seminare (GA 15). Frankfurt/M: Klostermann.

Heidegger, M.(1987). Zollikoner Seminare. Frankfurt/M: Klostermann.

Heidegger, M. (1989). Holderlins Hymnen “Germanien” und “Der Rhein” [1934/35]. (GA 39).
Frankfurt/M: Klostermann.

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 62



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

Heidegger, M. (1996). Einleitung in die Philosophie. (GA 27). Frankfurt/M: Klostermann.

Heidegger, M.(1998). Die Geschichte des Seyns [1938/40]. (GA 69). Frankfurt/M: Klostermann.

Heidegger, M. (2000a). Reden und andere Zeugnisse eines Lebensweges. (GA 16). Frankfurt/M:
Klostermann.

Heidegger, M. (2000b). Zu Hélderlin. Griechenlandreisen. (GA 75). Frankfurt/M: Klostermann.

Kant, I. (1964). Mutmasslicher Anfang der Menschengeschichte. In 1. Kant 1964, Werke. (v. 6;
Weischedel, Ed.). Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. (Trabalho original
publicado em 1786)

Kant, I. (1964). Kritik der reinen Vernunft. In I. Kant 1964, Werke. (v. 2; Weischedel, Ed.). Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft. (Trabalho original publicado em 1787)

Kant, I. (1964). Werke. (Vols. 1-6; Weischedel, Ed.) Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Lin-chi Hui-chao (1975). Records of Lin-chi. Kyoto: Hanazono College, Institute for Zen Studies.

Loparic, Z. (1996). Heidegger e a pergunta pela técnica. Cadernos de historia e filosofia da ciéncia,
série 3, 6(2), 107-38.

Loparic, Z. (2005a). A semantica transcendental de Kant. (2. ed.). Campinas: CLE.

Loparic, Z. (2005b). A linguagem objetificante de Kant e a linguagem nao-objetificante de Heidegger.
In: Acta Fenomendlogica Latinoamericana, Bogot4, San Pablo, v. 2, pp. 35-49.

Loparic, Z. (2006). A fabricacdo dos humanos. In: Alves, Pedro ef al. (orgs.): Humano e inumano. A
dignidade do homem e os novos desafios. (pp. 31-48). Atas do Segundo Congresso
Internacional da Associacdo Portuguesa de Filosofia. Lisboa: Centro de Filosofia da
Universidade de Lisboa.

Loparic, Z. (2007). Heidegger on Anthropology. In Z. Loparic Zeljko et al. (Orgs.), Phenomenolgy
2005, v. 2 (pp. 271-302). Bucareste: Zeta Books.

Loparic, Z. (2009). A metafisica e o processo de objetificagdo. In O. F. Bauchwitz et
al.(Orgs.), Metafisica, ontologia e historia. Atas do Il coloquio internacional de metafisica.
Natal, EDUFRN.

Winnicott, D. W. (1978). Da pediatria a psicandlise. Rio de Janeiro: Francisco Alves. (Trabalho
original publicado em 1958; respeitando-se a classificacdo de Huljmand, temos 1958a).

Winnicott, D. W. (1982). A crianca e seu mundo. Rio de Janeiro: Guanabara Koogans. (Trabalho

original publicado em 1964; respeitando-se a classificacdo de Huljmand, temos 1964a)

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 63



Zeljko Loparic Origem em Heidegger e Winnicott

Winnicott, D. W. (1983). O ambiente e os processos de maturagdo. Porto Alegre: Artes Médicas.
(Trabalho original publicado em 1965; respeitando-se a classificagdo de Huljmand, temos
1965b)

Winnicott, D. W. (1988). Os bebés e suas mdes. Sao Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original
publicado em 1987; respeitando-se a classificagdo de Huljmand, temos 1987a)

Winnicott, D. W. (1990). Natureza humana. Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em
1988; respeitando-se a classificacao de Huljmand, temos 1988)

Winnicott, D. W. (1993). Tudo come¢a em casa. Sao Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original
publicado em 1986; respeitando-se a classificagdo de Huljmand, temos 1986b)

Winnicott, D. W. (1994). Exploragées psicanaliticas. Porto Alegre: Artes Médicas. (Trabalho original

publicado em 1989; respeitando-se a classificagdo de Huljmand, temos 1989a)

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 41-64, 2007 64



