
 

 

 

 

 Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

 

Heidegger and Winnicott: origin’s thinkers 
 

 Caroline Vasconcelos Ribeiro* 

 

Resumo: Pretendemos com este artigo fazer uma conexão entre a postura heideggeriana em relação 

à história do ser e a winnicottiana em relação à história do paciente. No âmbito ôntico, Winnicott 

repensa não apenas a semântica da tradição metapsicológica, como aponta para um princípio humano 

muito mais primitivo que o do aparelho psíquico freudiano. O primitivo para a teoria winnicottiana 

não é o inconsciente reprimido, resgatável via interpretação, e sim “algo” mais originário, 

inapreensível em termos de datações e representações. Winnicott não parte de um começo já 

garantido, mas nos fala de privações ambientais que freiam ou impedem a possibilidade de se ter uma 

história pessoal, uma biografia. Pleiteamos indicar que este psicanalista, assim como Heidegger, nos 

convida para além do começo (Beginn) ao formular uma espécie de origem (Anfang) marcada pela 

necessidade de cuidados ambientais que, apesar de não serem experienciados pelo bebê enquanto 

registro, marcam seu destino. Almejamos ainda, apontar que esse passo de volta rumo ao não-

experienciado pelo bebê, diferencia radicalmente as bases ontológicas do pensar winnicottiano em 

relação ao freudiano. 

Palavras-chave: Freud; Heidegger; História de vida; Origem; Winnicott. 

 

Abstract: We pretend with this paper to make a connection between a Heidegger’s posture in a 

history relation of being and the Winnicott’s history relation with the patient. In the ontological scope 

Winnicott re-thought not only the metapsichologic traditional semantic to aim from a human 

beginning much more primitive than Freud’s psychic system. The primitive for Winnicott’s theory 

it’s not the repressed unconscious recovered by the way of interpretation and already for “something” 

much source, not apprehensive in terms of us about representations and date. Winnicott doesn’t start 

from a guaranteed beginning already but speech to environmental privacy that brakes or prevent the 

possibility to have a personal history, a biography. We row indicate that this psychoanalyst as well 

Heidegger invite us to over there the beginning (Beginn) when form a kind of origin (Anfang) 

registered an environmental need care that although it not experienced for the while register brand 

it’s destiny. We still wish aim that step around bound for the not experienced for the baby difference 

radically the ontologic bases of Winnicott’s thought in relation to Freud’s. 

Keywords: Freud; Heidegger; History of life; Origin; Winnicott. 

  

 
* Professora na UESB, Doutoranda em Filosofia da Psicanálise na UNICAMP. 

https://doi.org/10.59539/1679-432X-v2n1-1184
https://orcid.org/0000-0003-3019-8110


Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 66 

Durante mais de uma década Martin Heidegger ministrou seminários a um grupo de 

estudantes de psiquiatria na casa do amigo Medard Boss, em Zollikon na Suíça. As atas do seminário 

registram o esforço do filósofo em levar esse seleto grupo a experienciar o desabrigo que se instaura 

quando a pretensa segurança do pensamento científico-natural é abalada, desconstruída 

ontologicamente. O esforço consistia em descortinar um modo de apreender fenômenos clínicos não 

devedor do naturalismo, não servil aos imperativos de mensuração e classificação. Para tanto, o olhar 

heideggeriano não se restringia a avaliar os resultados de uma dada prática clínica, centrando-se em 

dilemas da psicoterapia. Antes, pretendia uma análise filosófica acerca das bases ontológicas sobre 

as quais se edificam tais ciências. O que implica perguntar pela concepção de homem, saúde e doença 

que permeia seu arcabouço teórico e determina sua prática. 

Ao conduzir a atenção dos interlocutores para os pressupostos ontológicos subjacentes à 

pesquisa científica, o filósofo convida o grupo a voltar-se para onde o olhar científico não pretende e 

nem pode ater-se. Heidegger então, provoca o grupo na direção do espanto e da suspeita filosófica, 

para além do consolo dos códigos que classificam. Dirige-se a conceitos cardeais da psiquiatria, 

psicologia e psicanálise com sua peculiar postura desconstrutora, visando remover “os entulhos 

acumulados” pelas mais diversas vertentes epistemológicas. Os enrijecidos conceitos de corpo, 

tempo, espaço, causalidade, sofrimento psíquico, esquecimento etc. são desencobertos, conduzidos 

às suas fontes, na tentativa de desvelar a proveniência primeira, a “certidão de nascimento” 

(Geburtsbriefes) de cada um.1 Tarefa esta nada simples para filósofos, quiçá para representantes da 

ciência natural. Não por acaso Boss, no prefácio à primeira edição da obra que reúne as atas do 

seminário, confessa que diante do esforço dos participantes em acompanhar o fôlego do pensamento 

de Heidegger, fantasiava que um marciano estava encontrando pela primeira vez um grupo de 

terrestres e tentava comunicar-se com eles.2  

Por empreender um procedimento que visa alcançar as raízes ontológicas de um campo ôntico 

de saber, Heidegger teve que lidar com um ramo de teorização objetificante, com um conjunto 

instituído de teorias e técnicas. No caminho desta tarefa o filósofo não pôde deixar de esbarrar-se 

com a psicanálise e de encaixá-la no rol das ciências naturais herdeiras da metafísica moderna. Neste 

sentido, suas assertivas em relação a Freud são duras, às vezes desconcertantes, causando assim as 

 
1 No contexto de Ser e tempo a destruição da ontologia não tem o caráter de um aniquilamento deste legado, trata-se de 

uma desconstrução que remete os termos à origem, eliminando os sentidos derivados que encobrem seu sentido 

primordial. Daí afirmar-se que a busca é pela “certidão de nascimento”. Cf. Heidegger, 1995 a. 
2 Cf. Boss, Medard. Prefácio à primeira edição. In: Heidegger, 2001. 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 67 

mais diversas reações de defesa por parte dos interlocutores educados para ver apenas o que a ciência 

autoriza. 

Munido com os resultados da analítica existencial do Dasein3 empreendida em Ser e tempo, 

Heidegger desafia os participantes do seminário a pensarem sobre a concepção de homem subjacente 

em todo programa de ajuda médica e psicoterápica. Aí aconselha ao terapeuta “(…) anotar que se 

trata sempre do existir e não do funcionar de algo. Quando só se visa este último, não se ajuda 

o Dasein”. (Heidegger, 2001, p.180). 

Dizer que o homem não se reduz a um funcionar de uma máquina geradora de sintomas e 

salientar a dimensão de sua existência, implica apontar para o fato de que o ser humano não é um 

efeito da natureza, não está no mundo como os objetos e as coisas simplesmente subsistentes. Não! 

O homem existe. Mais que isso: só o homem existe! Quer dizer, o homem não se limita a ocorrer no 

mundo entre tantos outros entes, mas possui o privilégio ontológico de existir numa certa 

compreensão de ser e, nesta compreensão, compreender o seu próprio ser em um mundo. Tal 

compreensão (Verstehen) não é da ordem das faculdades que representam, não tem inicialmente um 

caráter temático, predicativo. Radica-se na lida cotidiana com os entes que vêm ao encontro no 

mundo. Cabe ressaltar que essa relação do homem com o mundo além de não se pautar inicialmente 

numa ação do entendimento que categoriza, é marcada pela co-originariedade entre homem e mundo. 

De modo que o homem não existe previamente e sai da esfera de sua interioridade – do seu 

intrapsíquico, se quisermos – para depois se ater ao mundo. O homem existe como ser-no-mundo 

numa eterna doação de sentidos e escolha de possibilidades fáticas. 

Ora, o homem heideggeriano não é algo que funciona, não é um aparelho, uma engenhoca. 

Repetimos: o homem existe! Não como um mero ente subsistente, mas como um acontecente 

(geschichtlich) numa ex-tensão (Erstreckung) entre nascimento e morte, cuja marca maior é a finitude 

e a precariedade de ter que se escolher a todo momento.4 Para este filósofo, tal ex-tensão não se dá 

 
3 Heidegger preocupa-se em referir-se ao homem escapando das categorias herdadas da metafísica, quais sejam: animal 

racional, ego cogito, espírito, sujeito transcendental, enfim. Sendo assim, escolhe o termo Dasein – que literalmente 

significa “ser-aí” – para reunir numa só palavra, tanto a relação do ser com a essência do homem, como também essa 

referência fundamental do homem à abertura (“aí”) do ser enquanto tal. cf.: Heidegger, 1991, p.58. Por existir uma certa 

diversidade na tradução desse termo, optaremos mantê-lo em alemão. 
4 Em Ser e tempo encontramos o conceito Geschichtlichkeit, traduzido na edição brasileira por “historicidade”. Tradução 

que não deixa de ser correta. Contudo, para a palavra alemã geschichtlich recorremos à tradução de Loparic (1999), que 

opta pelo termo “acontecente”. Tal opção se deve ao fato desta tradução preservar o sentido de geschehen (acontecer) 

presente na raiz da palavra geschichtlich. Num outro texto –”O ‘animal humano’” – Loparic (2000) usa palavra 

“acontecência” para o alemão Geschehen, lembrando-nos que apesar do fato desta palavra não ser dicionarizada, ela é 

usada na literatura brasileira, a exemplo de Vilma Guimarães Rosa no livro intitulado Acontecências. 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 68 

numa sequência linear marcada pelo determinismo causal, pois “o Dasein não preenche um trajeto e 

nem um trecho ‘da vida’ já simplesmente dado”. Assim, continua Heidegger (1995b, p.179): 

 

Compreendido existencialmente, o nascimento não é e nunca pode ser um passado no sentido 

do que não é mais simplesmente dado. Da mesma maneira, a morte não tem o modo de ser de 

algo que ainda simplesmente não se deu, mas que está pendente e em advento. De fato, o 

Dasein só existe nascendo e é nascendo que ele já morre, no sentido de ser-para-a-morte. 

 

Aqui nem a morte reduz-se ao perecimento orgânico incontornável, nem o nascimento é a 

simples posse biológica da vida, nem o “entre” desta ex-tensão nascimento-morte é uma corrente 

disposta numa sequência temporal linear do tipo passado-presente-futuro. Tomá-los desta maneira 

deflagraria a pretensão naturalista de objetificar o inobjetificável. É evidente que se poderia retrucar 

que a morte, a vida e a “ex-tensão” são experiências materialmente observáveis, até mesmo 

mensuráveis. Mas, uma investigação que não rende tributos à objetividade não se subordina ao que é 

palpável, antes, pergunta pelo sentido. E caminhar rumo ao sentido significa não entender o homem 

como um ente natural, cuja trajetória de vida é regida por determinismos causais, o que implica dizer, 

em traços largos, que a morte é a possibilidade inultrapassável que, enquanto possibilidade, lança 

o Dasein para seu poder-ser, abrindo-o para si mesmo. Nesta abertura, este ente pode assumir-se finito 

e precário ou escapar para suas incumbências cotidianas, “numa indiferença imperturbável frente à 

possibilidade extrema de sua existência”. (Heidegger, 1995b , p.37). 

Dizer que o nascimento não passou e que a morte não se reduz ao que “ainda não aconteceu” 

significa arrancar do “fim” e do “começo” a conotação usual, alertando para o fato de que o ser-para-

a-morte prenuncia o fim como um poder-ser a cada momento da existência.5 Esse “fim” não quer 

dizer término, pois, como afirma Heidegger (1995b, p.124) “o Dasein não tem um fim aonde chega 

e simplesmente cessa. Ele existe finitamente”. 

Diante de tamanha desconstrução conceitual não poderíamos considerar exagerado o 

testemunho de Boss sobre a tentativa de um marciano comunicar-se com terrestres. Terrestres que 

estavam com os pés fincados na educação científico-natural, certos da segurança deste solo. Cuja 

máxima aventura teórica que ousaram foi a de acompanhar a mitológica teoria das pulsões, a 

metapsicologia feiticeira e as analogias hidráulico-ferroviárias utilizadas por Freud para explicar o 

aparelho psíquico e o jogo de forças pulsionais.6 Entretanto, por mais que o pai da psicanálise 

 
5 Cf. Nunes, 1992 
6 Remetendo-se ao Fausto de Goethe, Freud, em Análise terminável e interminável faz uma associação entre a 

Metapsicologia e a Feiticeira que Fausto, de mau grado, recorre em busca do segredo da fonte da juventude. Então, ele 

lembra a passagem: “So muss denn doch die Hexe dran!” cf.: Freud, 1937a, p.241. 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 69 

assumisse o caráter indeterminado do cardeal conceito de pulsão (Trieb) e o tom especulativo de sua 

metapsicologia, sempre pleiteou inserir sua nova ciência no rol das ciências naturais, afirmando que 

sua teoria, analogamente a estas ciências, serve-se de construções auxiliares para sistematizar dados 

empíricos.7 Em O esboço da psicanálise declara que a sua ciência está interessada em processos que 

“são, em si próprios, tão incognoscíveis quanto aqueles que tratam as outras ciências, a Química ou 

a Física, por exemplo; mas é possível estabelecer as leis a que obedecem (…)”.(Freud, 

1940[1938]/1995, p.172). 

Na busca destas leis, Freud advoga acerca da ausência de arbitrariedades na vida anímica. 

Então, na medida em que não é possível localizar uma motivação consciente em “todas as nossas 

decisões motoras”, torna-se preciso e legítimo supor a existência do inconsciente como fator causal 

dos atos psíquicos. Com a instituição do inconsciente, “o determinismo psíquico prossegue sem 

nenhuma lacuna”. (Freud, 1901b/1995, p.250). Denunciando que a psicologia da consciência nunca 

foi além “das sequências rompidas” que escondiam algo mais, Freud sustenta que o inconsciente 

capacitou a psicanálise a “assumir seu lugar entre as ciências naturais, como ciência” (Freud, 

1940[1938]/1995, p.172). 

É importante ressaltar que na trilha da restituição “das sequências rompidas” o psicanalista 

lida com representações e afetos remotos, os quais, nas palavras de Freud, proliferam no escuro – no 

inconsciente – e assumem formas distorcidas de expressão. (1915d/1995, p.154). Assim, o que na 

vida mental jaz escondido pode expressar-se via sonhos, fantasias, sintomas, atos falhos, entre outras 

formas. A remoção de fenômenos psíquicos dolorosos para o “escuro” é exercida pela repressão, cuja 

tarefa maior – em linhas gerais – é evitar o desprazer afastando da consciência conteúdos psíquicos 

insuportáveis. 

A busca de dados sonegados à consciência leva Freud a procurar o determinismo causal no 

inconsciente, no entanto, para Heidegger, essa busca de continuidade das conexões causais encerra 

um postulado que “não é tirado das próprias manifestações anímicas, mas é o postulado da ciência 

natural moderna”(Heidegger, 2001, p.222). Ao ocupar-se em preencher as lacunas da vida psíquica, 

a psicanálise faz coro ao princípio leibniziano da Razão Suficiente para o qual nada é sem razão, sem 

uma determinação primeira. Segundo Loparic (2001, p.122): 

 
7 A inserção da psicanálise no rol das práticas científicas do seu tempo, bem como a formação científico-natural do seu 

criador, sempre foram registradas, de diferentes formas, ao longo da obra freudiana. As pretensões de medição, 

quantificação, as analogias mecânicas, aparecem tanto no Freud de O projeto para psicologia científica (1895), quanto no 

das obras “mais psicanalíticas”, por exemplo, em A Interpretação dos Sonhos (1900), nas Conferências Introdutórias 

(1915 e 1916) nos Artigos sobre a Metapsicologia (1914-1916). Sobre a herança da metafísica moderna no conceito 

freudiano de Trieb (pulsão) ver. Loparic, Z.1999b e Fulgencio, 2003. 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 70 

 

Esse princípio, aceito não somente por Freud, mas, de modo geral, pela ciência da natureza 

em seu todo, repousa sobre uma determinada concepção de realidade, segundo a qual, só é 

efetivamente real e verdadeiro aquilo que obedece ao princípio do fundamento, isto é, da razão 

suficiente. 

 

Nesta perspectiva, toda manifestação humana é efeito de uma causa determinante. Não 

importa se o fenômeno psíquico em questão é da ordem da percepção ou da fantasia, tudo alcança a 

condição de realidade uma vez que seja passível de ser apreendido de acordo com leis de causalidade. 

Por isso, Heidegger (2001, p.36) afirma contundentemente: “(…) só é real e verdadeiro aquilo que 

pode ser subordinado a ininterruptas conexões causais de forças psicológicas, na opinião de Freud”. 

Ora, abordar o existir humano a partir de um princípio (causalidade) que vale para explicar 

determinações de entes que não têm o modo de ser do homem, não seria, no mínimo, um erro 

categorial? Para Heidegger, sim. Isto posto, ele alerta para o caráter derivado do saber psicanalítico 

na medida em que converte a vida humana em objeto causalmente explicável – utilizando para referir-

se ao homem categorias comuns à matéria – e não alcança os modos de ser e de adoecer do homem 

em sua originariedade. Ao buscar o que funciona a psicanálise encobre e passa ao largo do que existe. 

Atendo-se a esse aparelho que funciona, cabe ao psicanalista se distinguir dos demais médicos 

“pela rigorosa fé no determinismo da vida mental”.(Freud, 1910, p.50). E, dada a íntima ligação entre 

a doença neurótica e o determinismo de seus sintomas, lançar-se resoluto no submundo psíquico com 

o intuito de auxiliar o paciente a preencher as lacunas na memória, superando as resistências 

provenientes da repressão. (Freud, 1914g/1995, p.163). Para tanto, é necessário que o mesmo 

expresse tudo o que lhe vier à mente, trazendo à tona material para o trabalho de interpretação. Diante 

desta tarefa, confessa Freud (1905e[1901]/1995, p.23), convém ao psicanalista “(…) seguir o 

exemplo daqueles descobridores que têm a felicidade de trazer à luz do dia, após longo sepultamento, 

as inestimáveis embora mutiladas relíquias da antiguidade”. 

Tarefa árdua, visto que ao se colocar no caminho da recuperação deste material mutilado o 

analista encontra pela frente resistências que obstruem o acesso ao inconsciente. E, uma vez que as 

representações inconscientes reprimidas chegam à consciência por caminhos indiretos, distorcidos, 

resta ao analista buscar o sentido encoberto, traduzindo-as.8 O objetivo maior de toda esta empreitada 

é a reconstituição da cadeia de associações, restabelecendo a continuidade temporal de modo que as 

lacunas na consciência sejam minimizadas e tornem-se menos lesivas. O conteúdo outrora esquecido 

 
8 cf.:Freud, 1915d/1995, p.154. 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 71 

vem à tona mediante a comunicação verbal do paciente que, cumprindo a regra fundamental, deve 

expressar, sem crítica ou seleção, tudo que lhe ocorrer.(Freud, 1912e/1995). Cabe ao analista, diante 

desse material às vezes desconexo e caótico, formular interpretações que restabeleçam as conexões 

causais e temporais interrompidas pela repressão. Quer dizer: 

 

A verdade verbalizada deve ser inseria numa história de vida, numa biografia. A história de 

vida do paciente nem sempre pode ser comprovada como real. Para os fins da cura 

psicanalítica, a diferença entre a história real e fictícia conta menos do que a eliminação das 

lacunas na trama das causas mediadas pelo sentido. Mesmo uma história fictícia, desde que 

assumida afetivamente, pode corrigir os caminhos das forças que habitam o paciente e que são 

causalmente responsáveis pelo seu destino (Loparic, 1999a, pp. 352-353). 

 

Entender o destino humano sob a ótica da causalidade e sob o jugo de forças, significa 

entender o homem qual um ente entre outros, atribuindo-lhe propriedades estrangeiras ao seu existir. 

Porém, Heidegger (1978, p.17) adverte que, ainda que fossem mil os olhos que visassem procurar no 

homem estados e propriedades (Beschaffenheit und Zustände), a vida humana nunca se tornaria 

acessível através de descrições que se endereçam ao que é objetivamente dado (Vorhandendes). 

Diante do exposto, torna-se incontornável a pergunta pelo que se encobre quando se impõem 

à vida humana categorias comuns aos objetos. 

Heidegger, em sua veemente crítica à psicanálise nos Seminários de Zollikon, afirma 

repetidamente que o modo de proceder desta ciência enclausura o homem, o ser-no-mundo, em 

categorias que obscurecem a constituição ontológica deste ente. Não havendo na teoria freudiana 

espaço legítimo para pensar as relações pré-teóricas e não-representacionais do Dasein, visto que 

todo aparelho psíquico, desde sempre, lida com a realidade externa ou interna via representação e é 

entendido como uma máquina mobilizada por forças pulsionais. Ao denunciar que a psicanálise 

freudiana é fiel herdeira da metafísica moderna que enclausurou o homem na condição de sujeito-

representante e o mundo na de objeto-representado, o filósofo dirige sua crítica para a noção 

psicanalítica de “história de vida”, ou seja, para o material nuclear do tratamento analítico. Heidegger 

(2001, p.181) então dispara: “A ‘história de vida’ psicanalítica não é uma história, mas, na verdade, 

uma cadeia causal-naturalista, uma cadeia de causa e efeito e, ainda por cima, uma cadeia construída”. 

Diante desta enfática assertiva, resolvemos aqui desenvolver questões que possivelmente 

poderiam ser elaboradas por alguns dos “terrestres” presentes nos seminários na casa de Boss. 

Façamos então, a defesa do cientista: ora, quando Freud (1937d/1995) em Construções em análise, 

nos fala que o empenho de seu trabalho é o de completar trechos lacunares, tem em mente a restituição 

do percurso de vida do paciente a partir da conexão de fragmentos soterrados, que vêm à tona 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 72 

mediante um infatigável trabalho interpretativo. Por que isso que ele intenta não poderia ser “uma 

história”? E o que haveria de errado numa construção ou re-construção da “história de vida do 

paciente”, dado que a mesma detém dados submersos geradores de patologias psíquicas? E ainda: 

com que fundamento Heidegger critica esse trabalho de resgate e reconstrução da “história de vida” 

do paciente se, no campo ontológico, ele fez algo análogo com a história do ser e os fragmentos dos 

pré-socráticos? Afinal, o filósofo da floresta negra empenhou o grande fôlego de seu pensar na 

repetição da questão do ser cujo sentido estava esquecido, soterrado pelos entulhos acumulados pela 

tradição filosófica. E, para tanto, voltou-se para o mais primitivo, o mais encoberto, a saber, os 

fragmentos dos primeiros pensadores. Não seria forçoso afirmar, continuaria argumentando um 

possível interlocutor de Zollikon, que ambos pensadores, em seus devidos campos, empenham-se em 

recuperar o passado que foi olvidado. O filósofo, o ser em seu sentido, o psicanalista, a história 

primitiva do paciente. Inclusive, seria possível ousar dizer que até as dificuldades que os dois 

encontraram no encaminhamento de seus projetos foram análogas: Heidegger voltou-se para a origem 

do pensamento ocidental e deparou-se com fragmentos em uma língua arcaica de difícil resgate e 

Freud, enquanto escavador da alma, ateve-se a formações inconscientes também fragmentadas e 

enigmáticas, cuja recuperação é obstacularizada pelas resistências do paciente. Por fim, caberia 

perguntar: será que ao invés de colocar Freud no lugar de corifeu da metafísica que Heidegger 

pretende desconstruir, não poderíamos indicar afinidades entre os dois, mesmo que um transite no 

campo ôntico e o outro se atenha ao ontológico? 

Um olhar apressado nos levaria a responder que sim. Pois, não é difícil detectar na obra de 

ambos, termos comuns: esquecimento, fragmentos, história, passado, tradução etc. Todavia, convém 

frear anseios de parcerias e examinar cautelosamente estas supostas semelhanças demorando-nos 

mais sobre a conotação que esses termos têm no pensamento do filósofo. 

Sabemos que o projeto filosófico de Heidegger radica-se na pretensão de repetir a questão do 

ser. No caminho deste empreendimento depara-se com um duplo esquecimento imperante na história 

da filosofia: a tradição esquece de pensar o ser em seu sentido e, ao mesmo tempo, esquece deste 

esquecimento. Sendo assim, trata-se de executar uma apropriação positiva do legado desta tradição 

visando a destruição de suas categorias e representações cristalizadas, que obstruem o acesso ao que 

se intenta. Faz-se necessário, então, que o pensamento retroceda à dimensão do esquecimento, passo 

de volta” (Schritt zurück) rumo ao princípio inaugural do pensamento filosófico-ocidental, rumo aos 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 73 

fragmentos dos pré-socráticos9. Numa passagem de Introdução à metafísica Heidegger esclarece o 

que ele entende por esta repetição, afirmando: 

 

Investigar: o que há com o ser? – não significa nada menos do que re-petir o princípio de nossa 

existência espiritual-Histórica, a fim de transformá-lo num outro princípio.(…) Um princípio 

porém, não se repete voltando-se para ele como algo de outros tempos e hoje já conhecido, 

que meramente se deva imitar. Um princípio se re-pete, deixando-se, que ele principie de novo, 

de modo originário, com tudo o que um verdadeiro princípio traz consigo de estranho, obscuro 

e incerto. (Heidegger, 1978, p. 65). 

 

Como entender o gesto heideggeriano em relação ao princípio inaugural do pensamento, se 

ele afirma que o pensamento do passado não é algo de outros tempos? Como poderíamos negar que 

tal pensamento não só se trata de algo de outros tempos, mas de algo de muitos séculos atrás? 

Trata-se de compreender esta característica do gesto heideggeriano para com os primeiros 

gregos diferenciando o que este filósofo entende como postura historiográfica e postura Histórica em 

relação ao passado. Segundo Heidegger, a partir da perspectiva historiográfica, o passado se faz 

acessível como objeto de uma ciência, como um fato que aconteceu, passou, podendo ser conhecido 

através de dados e fontes que transmitem o que foi então registrado.10 Conduzir-se ao princípio grego 

guiado por esta perspectiva, implica ater-se aos registros do pensamento desta época lançando mão 

do recurso a uma ciência, a etimologia, no sentido de contar com o auxílio da análise linguística dos 

radicais que compõem as palavras dos enunciados legados pelos gregos.11 Na medida em que os 

fragmentos estão disponíveis, retomar o princípio do pensamento grego significa ater-se aos mesmos 

como “algo” do passado que foi preservado e registrado, prezando para não deixar de lado o cuidado 

filológico na realização das traduções. A repetição da questão do ser deve ser entendida – desde a 

ótica historiográfica – como a busca dos registros legados, a fim de examinar o que pensaram os 

gregos na alvorada do pensamento ocidental, evitando uma atitude parcial e pouco objetiva. Essa 

assepsia objetivante, essa pretensa neutralidade, faz com que Heidegger (1999) aponte na 

historiografia a presença de uma relação calculadora e técnica com o passado. Como seria, então, 

uma relação Histórica com o passado? 

 
9 J. Beaufret alerta que se dirigir à origem não implica simplesmente percorrer uma ponte entre a filosofia contemporânea 

e o pensamento pré-socrático, para tanto, exige-se um passo que retrocede rumo à fecundidade impensada do princípio. 

Cf.: Beaufret, 1971. 
10 Cf.:Heidegger, 2002. 
11 Em se tratando do legado dos pré-socráticos, sabe-se que destas “obras” só temos acesso a fragmentos que foram citados 

por pensadores posteriores, como Platão, Aristóteles, Sexto Empírico, entre outros. Em 1903 o filólogo Hermann Diels 

compilou-os, enumerando-os e os publicou sob o título “Os Fragmentos dos Pré-Socráticos”. Cf. Heidegger, 1999. 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 74 

Desde a perspectiva Histórica adotada por Heidegger, a referência ao passado se processa de 

outra maneira, isto é, o passado não é abordado como algo lacrado num tempo longínquo anterior ao 

nosso – como um tempo que simplesmente não é mais – e sim, como um tempo que vigora por ter 

sido presente, devendo ser experimentado na atualidade não como algo acabado que se apresenta 

apenas como lembrança, mas, como a vigência de possibilidades que se mantém tencionando com o 

presente. Vigorando no presente, o passado se abre como horizonte a ser experienciado no futuro. 

Deste modo, Heidegger avança ao encontro do “princípio” não à procura da literalidade dos 

fragmentos, mas da experiência impensada que ali se mantém abrigada. Sua repetição não é uma 

mera reconstrução vazia do que já foi e ficou soterrado, ao contrário, trata-se de uma retomada do 

passado na medida em que vigora no presente, de modo a ser ultrapassado em direção ao futuro. 

Entendido desta maneira, o princípio não se alcança através de uma simples recomposição dos 

fragmentos, como se faria, por exemplo, com os cacos de um antigo vaso grego. 

Contrariando toda pretensão de transparência objetiva, Heidegger reconhece o fato de só 

possuirmos fragmentos dos pré-socráticos como uma benção e não como um limite. Salientando que, 

no “caso feliz de uma conservação integral das palavras originárias, poderíamos ainda mais 

facilmente enrijecer o entendimento (…)” (Heidegger, 1999, p.53). Deste modo, esquiva-se de 

qualquer lamentação acerca do caráter fragmentário do legado dos primeiros pensadores e afirma: 

 

A posse bibliotecária dos escritos dos pensadores não garante que sejamos capazes, ou 

dotados, para seguir no pensamento do que aí foi pensado. Mais essencial do que conservar e 

possuir integralmente o escrito do pensador é relacionar-se, mesmo que à distância, com o a-

se-pensar no pensamento desse pensador. (…) A discussão dos fragmentos que se quer 

pensante deve obstinar-se apenas a fazer a experiência desse a-se-pensar (Heidegger, 1999, 

pp.52-53). 

 

A discussão com o pensamento do princípio não se reduz a um mero reavivamento 

historiográfico do passado. Não visa a uma “escavação” ferrenha à procura do que existiu, mas foi 

perdido. Tanto que, para Heidegger, se por ironia do destino, fôssemos agraciados com a descoberta 

dos escritos integrais de Heráclito o máximo que aconteceria seria a dispensa dos filólogos da 

exaustiva tarefa de reconstrução do texto, nada mais. Pois, ainda assim se manteria a tarefa de 

apropriação do que ali se mantém aberto ao pensamento, se mantém impensado. Nesta perspectiva, 

o passado não é algo que se esgotou, mas algo vigente que guarda e aguarda um sentido. Porque o 

concebe dessa maneira, o filósofo se autoriza a afirmar – na passagem supracitada de Introdução à 

Metafísica – que o passado não é “algo de outros tempos”. O convite então, é para nos prepararmos 

para o encontro não do que foi registrado outrora e agora deve ser resgatado, mas da “palavra ainda 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 75 

por vir”. O que significa voltar-se para o que, justamente por se manter impensado, continua proposto 

em nosso futuro. 

Podemos entender agora a assertiva heideggeriana que enfatiza: “um princípio se re-pete, 

deixando-se, que ele principie de novo…”. Tal convocação se deve à procura da dimensão impensada 

que se mantém guardada na alvorada do pensamento ocidental. A execução deste passo de volta rumo 

à fecundidade do princípio não se processa tendo em mãos a pretensa verificação historiográfica, mas 

suportando a indigência de um pensar Histórico que não dispõe e nem pretende adquirir provas cabais. 

Essa volta a origem não almeja alcançar uma interpretação que pague tributo ao imperativo técnico 

de estabelecer uma transparente relação de causalidade entre o que se retirou do “soterramento” e o 

que se deduziu a partir daí. A abordagem Histórica, nos moldes heideggerianos, torna legítima a busca 

até pelo que não se registrou, mais que isso, pelo não-registrável. Quer dizer: a História (Geschichte) 

não é mero registro de acontecimentos, é a condição de possibilidade de todo acontecer (geschehen). 

Torna-se imperativo não só delimitar a diferença entre a postura historiográfica e a Histórica 

em relação ao princípio, mas, sobretudo, o que se entende por princípio. Atentemos que o princípio 

não se reduz a um registro temporal que, numa sequência de acontecimentos, deu início ao 

pensamento grego, isto é, não tem a conotação de um começo (Beginn) que, como primeiro momento 

de uma extensão temporal, ficou estagnado no passado. Ao invés, Heidegger concebe o princípio 

como uma origem (Anfang) que não se encontra fossilizada atrás de nós, mas nos envolve, atraindo 

previamente a si tudo o que se manifesta, constituindo-se como o a-ser-pensado.12 Neste sentido, 

volta-se para a alvorada do pensamento ocidental para considerar o que nunca foi pensado. Aqui não 

se busca fósseis, aqui se busca a origem que possibilita todo fossilizar. O saber acerca da origem, 

“nunca poderá ser extraído historiograficamente do texto dos primeiros pensadores da antiguidade 

grega, como de um protocolo” ( Heidegger, 1999, p.186). 

Todo registro protocolar, toda representação que se acede a partir de uma pesquisa 

historiográfica, apesar de serem datadas num determinado começo (Beginn), num exato registro 

temporal, pressupõem, segundo Heidegger, a origem (Anfang). Esta, como dissemos anteriormente, 

não se encontra estagnada num tempo que se perfez, antes, nos envolve e “atrai para si e erige para 

si tudo o que vigora” (Heidegger, 1999, p.186). 

 
12 Literalmente o termo Anfang pode ser traduzido por “princípio”. No entanto, optamos seguir a sugestão de tradução de 

Marlène Zarader por “origem”. Tal escolha deve-se ao fato de que, tanto no português quanto no francês, princípio e 

começo denotam uma marca temporal, como um primeiro momento na extensão de um processo. Já “origem” se aproxima 

mais da conotação heideggeriana que não se restringe ao início de uma extensão linear, mas refere-se a aquilo de onde 

qualquer coisa jorra, nasce. Isto posto, explicitaremos a diferença entre Beginn e Anfang estabelecida no pensamento 

heideggeriano com as palavras portuguesas começo e origem, respectivamente. cf.: Zarader, 1990. 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 76 

Voltando-se para a Anfang do pensamento ocidental, a investigação heideggeriana volta-se 

para o ser, para o modo como foi nomeado e meditado pelos pré-socráticos. Aqui se busca o mistério 

de nosso destino, impensável nos moldes da tradição metafísica, cuja pretensão de certeza e 

determinação, enclausurou a filosofia no território do Beginn. 

A passagem de Introdução à metafísica que tomamos como fio condutor de nossas 

investigações, anuncia que pensar o ser “significa nada menos do que re-petir o princípio de nossa 

existência espiritual-Histórica”. Quer dizer: ao esclarecer a conotação que a repetição da questão 

acerca do ser tem no bojo de seu pensar, Heidegger atrela esta tarefa necessariamente à nossa 

existência. Em que se baseia o estabelecimento deste elo de ligação? 

Antes de encaminharmos estas questões, lembremos que temos o objetivo maior de entender 

a crítica do filósofo à noção psicanalítica de “história de vida”. Busquemos previamente o 

entendimento acerca do nexo entre homem e ser presente na filosofia heideggeriana para, em seguida, 

voltarmos nossa atenção para essa problemática anterior. 

Vimos anteriormente que, para o filósofo de Ser e tempo, homem é um ente privilegiado, pois 

se move sempre numa certa compreensão (Verstehen) de ser. Uma vez que nossa existência é marcada 

por esta referência essencial ao ser, levantar a questão a seu respeito significa manter uma 

correspondência intrínseca com a nossa própria história. Quer dizer: a questão cardeal da filosofia de 

Heidegger se movimenta não só no curso da história da filosofia, como também, no curso do existir 

humano que, por sua vez, é histórico.13  

Levar em conta essa característica do Dasein significa lançar a investigação sobre o ser num 

outro terreno. Por isso, em Ser e tempo a pergunta pelo ser não reverbera o tradicional “o que é o ser” 

(ti tò ón)? Ao invés disso, pergunta pelo modo como o ser se dá a compreender, pergunta pela 

perspectiva a partir de onde se sustenta a compreensibilidade de algo. O que significa, para Heidegger, 

perguntar pelo sentido.14 A tradicional questão do ser se converte na questão do seu sentido. Essa 

questão não poderia ser desenvolvida no campo semântico da tradição, afinal, na medida em que essa 

restringiu o pensar sobre o ser ao domínio representável dos entes, aboliu a possibilidade de um pensar 

não-objetivante, que versasse sobre o âmbito antepredicativo constitutivo do existir humano. O 

pensamento tradicional não acede à compreensão pré-teórica do Dasein. Daí afirmar-se que no acervo 

 
13 Cf.: Lévinas, 1967. 
14 “Chamamos de sentido, aquilo que pode articular-se a abertura de compreensão. O conceito de sentido abrange o 

aparelhamento formal daquilo que pertence necessariamente ao que é articulado pela interpretação que compreende”. 

Heidegger, 1995a, p. 117. 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 77 

categorial legado pela tradição o sentido do ser permanece não apenas inquestionado, mas, sobretudo, 

inquestionável. 

Até este momento de nosso texto supomos esclarecidas as questões suscitadas a partir da 

passagem de Introdução à metafísica que caracteriza o significado da “investigação do ser”, no 

âmbito da ontologia heideggeriana. Em linhas gerais, tentamos esclarecer uma concepção de princípio 

que diferencia Anfang de Beginn e História de historiografia. Essa diferença não é inócua, imprime 

conseqüências sobre o modo de proceder em relação ao passado. 

Toda nossa demora no esclarecimento desses conceitos deve-se à pretensão de nos 

desvencilharmos da tentativa de aproximação entre a psicanálise freudiana e a filosofia 

heideggeriana, a partir da simples presença de termos comuns. Pleiteamos assegurar que apesar da 

utilização de palavras semelhantes, a significação ontológica emprestada por Heidegger aos termos 

difere-se radicalmente da acepção científica de Freud. Tendo em mãos essa breve caracterização 

heideggeriana acerca de termos que também compõem o corpo teórico da psicanálise, cabe-nos 

entender a força da assertiva: “a ‘história de vida’ psicanalítica não é uma história”. 

Lembremos primeiramente que a história de vida de um paciente freudiano é a história de seus 

investimentos libidinais, de suas catexias objetais. A execução da tarefa de recuperação do material 

inconsciente pressupõe a presença inquestionável de, no mínimo, duas pessoas inteiras – analista e 

analisando – sendo o primeiro com destreza para interpretar e o segundo com capacidade de “associar 

livremente”, de curar-se pela fala. Além de presumir que toda história primitiva do paciente seja 

passível de recuperação, visto que os elos que faltam para reconstrução da cadeia histórica podem ser 

acessados no inconsciente. 

Ora, tal reconstrução se aproxima muito mais de uma historiografia, uma vez que resgata 

registros de “algo” que aconteceu, mas foi censurado e encaminhado para o inconsciente. A tarefa da 

ciência psicanalítica e da historiografia é a de preencher lacunas seguindo a lei do determinismo 

causal, tratando o que se busca como objeto acessível mediante tradução e interpretação. A 

acessibilidade do material, nos lembra Loparic (1999a, p.358), é sempre pressuposta visto que o 

inconsciente “pode ser, em princípio, representado, objetivado e, por isso, verbalizado”. Nada escapa 

à dimensão dos pronunciamentos, até mesmo o silêncio é submetido à impostura da acessibilidade, 

reduzido à condição de “resistência” que obstaculariza a condução da regra fundamental. O silêncio 

não é “algo”, apenas esconde “algo”. Aqui não há espaço para o que não se emoldura em 

representações, para o impensável, para o que não é datável. O “caminho de volta” freudiano ruma 

em direção ao primitivo que aconteceu e sofreu ação da repressão, nunca para o que é incapturável 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 78 

via verbalização. Em termos heideggerianos poderíamos afirmar que Freud volta-se para o começo, 

mas sequer supõe a possibilidade da origem. E quando visa o começo inspira-se na física, nas ciências 

naturais, reduzindo o homem a um aparelho, “a um feixe de dados”. (Loparic, 1999a). Contudo, não 

são os dados representacionais que fundam o Dasein, ao contrário, o pressupõe. Dito de outra forma: 

tais dados são operações derivadas cuja condição de possibilidade é o acontecer do homem, imerso 

em suas possibilidades existenciais.15 Assim: “a partir de um querer, desejar, tender e ansiar como 

atos psíquicos não se pode montar um ser-no-mundo, pois este já é sempre prévio”. (Heidegger, 2001, 

p.193). 

Ao lançar sua crítica à psicanálise freudiana Heidegger, num mesmo fôlego, reivindica uma 

ciência dos fenômenos psíquicos que conceda legitimidade para o não-representável, para o 

impensável. Que entenda esse caráter prévio do existir, anterior aos atos psíquicos. Que suporte o 

inacessível em sua inacessibilidade. 

Supomos que a psicanálise Winnicottiana concede terreno legítimo para tais convocações 

heideggerianas. Neste sentido, propomos aqui esboçar semelhanças entre o pensamento dos dois, 

guardando as diferentes proporções que se impõem quando tratamos de um discurso ôntico e de uma 

ontologia. Tracejaremos, brevemente, um possível encontro entre essas reivindicações filosóficas 

desenvolvidas nos seminários de Zollikon e a psicanálise de Winnicott. 

De início, vale demarcar, que atividade clínica de Winnicott voltou-se, principalmente, para o 

atendimento de bebês e suas mães – devido a sua formação em pediatria – e de psicóticos. Essa 

experiência leva-o a repensar o arcabouço teórico do sistema freudiano uma vez que, diante da 

vulnerabilidade dos bebês e da dificuldade de verbalização característica de psicóticos, percebe que 

“uma grande quantidade de material clínico não se encaixa nos moldes dessa teoria”. (Winnicott, 

1954, p.380). Boa gama de conceitos freudianos, tais como desejo, repressão, complexo de Édipo, 

frustração, pulsão, para Winnicott, se revelam como operações sofisticadas que pressupõem o 

cumprimento de uma trajetória de integração do eu, ou seja, pressupõem pessoas inteiras capazes de 

manter relações objetais com o mundo.16 Não que Winnicott descarte em absoluto tais conceitos, mas 

alerta-nos que não são fundantes da vida humana (em termos heideggerianos, que não são a origem). 

Quer dizer: nos estágios mais primitivos do “existir” não encontramos um aparelho psíquico já 

confeccionado e com capacidade para satisfações objetais, cujo drama maior é obter prazer e evitar o 

desprazer. Antes, nos deparamos com um exemplar humano cujo código genético não é suficiente 

 
15 cf.:Stein, 2005. 
16 Vale registrar algumas passagens onde Winnicott caracteriza o desejo, o complexo de Édipo e a repressão como 

processos tardios. Cf.: Winnicott, 1960c/1983 e 1955d[1954]/2000. 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 79 

para garantir-lhe o sentimento de real, o sentimento de estar vivo. (Winnicott, 1987d[1967]/2006, 

p.80). Por isso, Winnicott (1960c/1983, p.43) afirma que “os lactentes humanos não podem começar 

a ser exceto sob certas condições”. Tais condições devem ser cumpridas por uma devoção materna 

marcada, inicialmente, pela constância de cuidados corporais, ritmos, cheiros, toques, enfim, por um 

processo de adaptação intensa da mãe às necessidades do bebê. 

Tomando como imagem paradigmática de análise o bebê no colo da mãe, Winnicott nos fala 

que, se tudo correr bem, desenvolve-se um tipo de comunicação silenciosa entre os dois, 

intrinsecamente ligada à capacidade da mãe colocar-se no lugar do lactente. Adjetivar essa 

comunicação como silenciosa não implica simplesmente registrar o óbvio – que o bebê não acedeu à 

linguagem verbal. Silencioso aqui é muito mais que o contrário de falatório, enfatiza um mútuo 

contato pré-verbal que estabelece constância, confiabilidade. E, assentado nesta base de 

confiabilidade, o lactente caminha rumo à capacidade “de ter uma existência pessoal”. Porém, adverte 

Winnicott (1960c/1983, p.53), “se o cuidado materno não é suficientemente bom, então, o lactente 

não vem a existir, uma vez que não há continuidade do ser”. 

Fica claro que a existência de um “eu” integrado e organizado, capaz de sentir-se vivo e de 

distinguir-se dos outros e do mundo, é adquirida e não garantida desde o nascimento. Como afirma 

Dias (2006, p.36), o nascimento biológico “não coincide com o que se poderia chamar de nascimento 

ontológico.” Pois, uma vez que o ser humano incipiente seja “deixado a sós com seus próprios 

recursos”, a conquista do sentimento de ser ou a sua continuidade, podem estar ameaçadas. Podendo 

sequer acontecer! (Winnicott, 1970a/2006, p.76). 

Considerando o grau de falhas e rupturas na provisão do ambiente17, o bebê – essa organização 

em marcha – pode sofrer angústias impensáveis, como padrão de defesa contra a aniquilação, contra 

a quebra da continuidade de ser. O lactente é obrigado a reagir, ao invés de seguir sendo.18 Se as 

falhas ambientais “não são logo corrigidas, o bebê será afetado para sempre, seu desenvolvimento 

será deturpado, e a comunicação entrará em colapso” (Winnicott, 1987d[1967]/2006, p.88). Em caso 

de extremo colapso serão evidenciados sofrimentos de qualidade psicótica que, “pertencem, 

clinicamente, à esquizofrenia ou ao aparecimento de um elemento esquizóide oculto numa 

personalidade não-psicótica nos demais aspectos” (Winnicott, 1965n[1962]/1983, p.57). Neste 

sentido, pontua Winnicott, é errado pensar na psicose como um colapso, trata-se antes, de uma 

 
17 Claro que nos estágios iniciais, falar em ambiente significa necessariamente remeter-se à mãe devotada. Cf.: Winnicott, 

1953[1952]/2000, p 306. e 1954a[1949]/2000, p.334. 
18 “O conteúdo dessas angústias pode ser assim expresso: 1) ser feito em pedaços; 2) cair para sempre; 3) completo 

isolamento, devido a inexistência de qualquer forma de comunicação; 4) disjunção entre psique e soma.” (Winnicott, 

1987d[1967]/2006, p.88). 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 80 

organização defensiva contra as angústias primitivas. Na verdade, é provável que o colapso “já tenha 

acontecido, próximo do início da vida do indivíduo”. (Winnicott, 1974/1994, p.74). Diz-se “próximo 

do início da vida”, pois não se pode tomá-la como algo já dado. Expliquemos melhor: nos momentos 

mais primitivos de dependência absoluta, se há falhas e intrusões em demasia, o bebê é obrigado a 

reagir, a defender-se. Contudo, por não se tratar de uma unidade psíquica integrada, essa experiência 

dolorosa não pode ser registrada e compreendida enquanto tal; é como se a vida ainda não tivesse se 

iniciado. O colapso, ou seja, a quebra na continuidade de ser incide num momento muito precoce, 

anterior à conquista de um “eu” capaz de representar, fazer registros mnemônicos ou reprimir. Todos 

esses processos são tardios. 

Nos demoraremos sobre esse tema mais adiante. Por enquanto, cabe-nos pontuar que nos 

estágios mais primitivos o sofrimento possível é gerado por agonias impensáveis, não por uma 

insatisfação da pulsão oral. O perigo aqui é a cisão no existir e não a repressão de representantes 

psíquicos insuportáveis. Quer dizer: aqui não se está sob o julgo da censura e das pulsões – isto 

implicaria uma unidade psíquica –, o padecimento é da ordem da quebra do processo de integração, 

a partir da qual uma vida pode ser vivida. Sem essa integração, os problemas “(…) não fazem parte 

da vida e sim da luta pra alcançar a vida” (Winnicott, 1988/1990, p.101). 

As falhas que incidem neste “território” primitivo não deflagram uma frustração de desejos, 

ao invés, impõem uma privação ambiental num momento de absoluta dependência, que freia ou até 

mesmo impede a possibilidade de se ter uma história pessoal. Diante do exposto, devemos reconhecer 

que a precariedade humana é tão pungente, que ter uma história de vida ao invés de ser uma garantia, 

é uma conquista. Partimos de uma não-integração e, se tudo correr bem, amadurecemos rumo à 

integração. Contudo, essa conquista fundamental não tem um caráter inabalável, deve ser mantida. 

Claro que essa questão da integração demanda muito mais apreço na tematização, entretanto, 

devido ao escopo de nosso trabalho, somos obrigados a abordá-lo de forma sucinta, correndo o risco 

de superficialização. Interessa-nos, ao menos, enfatizar que o sentimento de ser uma unidade, não 

estará disponível para o bebê a não ser que uma dedicação materna promova essa integração. O 

alcance da vida implica um trajeto, que sem um ambiente facilitador nunca será percorrido. Eis uma 

grande diferença em relação a Freud. 

Para o mestre vienense – que teve como modelo clínico a neurose – a integração é sempre 

pressuposta. O aparelho psíquico é dado e não constituído. A ‘história’ de vida se reconstrói a partir 

do resgate das representações psíquicas inconscientes, do enredo edipiano, das características dos 

investimentos objetais, enfim. Trata-se de recuperar o que aconteceu, mas foi censurado. Já o 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 81 

psicanalista inglês não centrou sua clínica nos dramas neuróticos que pressupõem um “eu”. 

(Winnicott, 1953[1952]/2000, p.307). Tal qual Heidegger deu um passo de volta rumo ao mais 

primitivo, neste caso, rumo à luta humana para a conquista da integração e da capacidade de ser e 

continuar a ser. Aqui nada é pressuposto. Melhor dizendo: o mínimo é pressuposto. Pois, o único 

passaporte que o bebê traz para “barreira alfandegária” da vida é o seu potencial genético herdado e 

a tendência ao amadurecimento, tudo o mais deve ser conquistado! Neste sentido, a psicanálise 

winnicottiana aponta para problemas inapreensíveis no modelo freudiano, a saber, a possibilidade de 

cisão do amadurecimento devido a falhas ambientais, devido ao fato de não-acontecer cuidados e 

devoções que deveriam ter acontecido. Isso que não aconteceu, não foi experienciado, não pode ser 

formatado em representações, reprimido no inconsciente, para futuramente ser resgatado na clínica 

via interpretação de “associações livres”. A ‘história’ das “indecências proibidas” dá-se no interior da 

vida de um “eu” integrado. Mas, e quando a quebra incide na base que é condição necessária para se 

compor uma história com enredos que narram a atuação de forças pulsionais no inconsciente 

reprimido? Aí, nos esclarece Loparic (1999a, p.359), o sofrimento não é da ordem das reminiscências, 

mas de angústias que são impensáveis e incomunicáveis. Deste modo, o autor enfatiza que na teoria 

de Winnicott há a formulação de “algo” como um inconsciente “não-acontecido”, fruto do não 

acontecimento de cuidados ambientais que, por serem integradores, deveriam ter acontecido. Em 

função disso, teríamos uma cisão na continuidade de ser, característica da psicose. O “local” da cisão 

não seria a consciência, nem a mente e sim o próprio existir. Ao indicar que essas teses winicottianas 

impõem a necessidade de uma outra forma de fazer clínica, Loparic acrescenta: 

 

Caso queira cuidar dos sofrimentos desse tipo de paciente, o analista não poderá pressupor a 

capacidade de comunicação verbal objetivadora, isto é, a máquina representacional com a qual 

opera Freud. (…) Os pacientes winnicottianos típicos não se comunicam para informar os 

dados da charada em que se meteram, mas para poder continuar a existir e poder ter, um dia, 

uma biografia. (Loparic, 1999a, pp.362-363) 

 

A palavra bio-grafia nomeia, em traços largos, um registro da vida. Associa-se ao 

desencadeamento de fatos vivenciados e catalogados numa linearidade temporal. Poder ter uma 

biografia, significa poder ter uma narrativa histórica. Embasados num discurso naturalista, diríamos 

que todo ente humano tem uma história e uma biografia datável, com dados encadeados logicamente 

– “crono-logicamente”. Alguns dados ofereceriam mais dificuldade de acesso, contudo, seriam ainda 

assim acessíveis. Mantendo-nos nessa perspectiva, seria possível afirmar que fatos que não 

aconteceram e sequer foram experienciados, não teriam condições de atuar sobre a vida humana, a 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 82 

ponto de lesá-la ao extremo. Como se poderia provar que é justamente o que não foi registrado como 

acontecimento que gera patologias? Como resgatar esse material clínico não acontecido, impensável? 

Não seria um contra-senso se diante de um ser humano com registro de nascimento e documentos 

identificatórios, lhe subtraíssemos a biografia? 

Estamos novamente em meio ao campo dos conceitos e suas sutilezas. Para diluir confusões, 

resta-nos procurar estabelecer a perspectiva que norteia a análise. Se rendemos tributo à 

historiografia, partiremos sempre do começo (Beginn), da marca temporal registrada e registrável e 

toda a avaliação das questões propostas acima, pretenderá verificação e encadeamento lógico. Assim, 

diante de uma vida humana devidamente identificada só poderiam ser computados como elementos 

de sua história conteúdos passíveis de serem representados em forma de dados. Não importa se tais 

dados concernem à realidade empírica ou à fantasia, se estão inconscientes ou disponíveis na 

consciência, a tradução em informações verbalizáveis deverá ser assegurada. Ora, a partir do que 

mencionamos anteriormente, podemos afirmar que esta é a perspectiva adotada pela psicanálise 

tradicional. 

Apontada esta perspectiva, convém perguntar: para “onde” seríamos conduzidos se nos 

dispuséssemos pensar a história de vida, em termos de origem e História (Geschchite), tal como 

Heidegger os concebe? Em outras palavras: seria viável, no âmbito ôntico da psicanálise, abordarmos 

a vida humana para além do começo e da historiografia? Deixemos que o próprio Winnicott nos 

indique o caminho: 

 

É possível observar que estou levando vocês para um lugar onde a verbalização perde todo e 

qualquer significado. Que ligação pode haver entre tudo isso e a psicanálise, que se 

fundamentou num processo de interpretações verbais de pensamentos e idéias verbalizados? 

Em síntese, eu diria que a psicanálise teve que partir de uma base de verbalização, e que tal 

método é perfeitamente adequado para o tratamento de um paciente que não seja esquizóide 

ou psicótico, ou seja, um indivíduo cujas experiências iniciais não tenhamos qualquer dúvida. 

(Winnicott, 1987d[1967]/2006, p. 81) 

 

O caminho que Winnicott nos convida a percorrer nos leva para além das experiências que 

não temos dúvida, nos leva até o não-experienciável. Suportar esse passo de volta em direção ao mais 

primitivo, implica suportar o misterioso território da mutualidade mãe-bebê, do qual nada sabemos 

em forma de representações e simbolismos; significa conceder legitimidade a angústias que, por 

serem tão precoces, não são reações à ameaça de castração – são impensáveis. A consequência disso 

é a destituição da interpretação verbal do seu estatuto de técnica primordial, é o entendimento do 

silêncio como algo tão primitivamente humano que não pode ser reduzido à condição de resistência. 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 83 

Em suma, o passo de volta winnicottiano força-nos a não abordar o ente humano metafisicamente 

como uma substância ou um aparelho desde sempre confeccionado. 

Diante da precariedade do exemplar humano, Winnicott ao invés de procurar forças e leis que 

determinam os atos psíquicos, alerta que sequer podemos localizar no lactente a presença do 

sentimento de ser. Ora, não é possível versar sobre esse “território” primitivo munido de uma 

semântica que segue os padrões das ciências naturais. Não é possível objetificar o que “ainda não é”. 

Em meio a problemas clínicos que desafiam os imperativos do rigor científico, o autor afirma: “não 

posso sacrificar um paciente sobre o altar da ciência” (Winnicott, 1964c/2006, p.34). 

O não servilismo aos ditames das ciências da natureza leva-nos ao encontro de “algo” 

impensável, não-acontecido, não verbalizável. Mas, como entrar em contato com “isso” que sequer 

aconteceu, com “isso” que se oculta às apreensões positivas? Com “isso” que, apesar de 

inapreensível, marca o destino de alguém, fazendo-se presença na pura ausência do não-

acontecimento? 

Certamente esse contato não poderá se basear no uso exclusivo de interpretações. Vimos que 

essa clínica dos pronunciamentos pressupõe um começo instaurado, um “eu” integrado e falante. 

Mas, estamos tratando do não-acontecido que não se acomoda em representações. Do mais originário 

que é inapreensível em termos de datações. Dos momentos inicias de extrema dependência do lactente 

em relação à provisão ambiental. Como ter acesso a um terreno tão misterioso, obscuro? 

Ao tratar de pacientes psicóticos extremamente regredidos a esse momento de dependência 

absoluta, Winnicott relata que é comum o paciente molhar o divã, se sujar ou babar. Além de entender 

esses fenômenos como inerentes – não como uma complicação – adverte: “não é de interpretações 

que se necessita aqui, e na verdade, qualquer fala ou movimento pode arruinar todo o processo e 

causar profunda dor ao paciente” (Winnicott, 1955d[1954]/2000, p.386). Afinal, não estamos diante 

de uma pessoa que teve êxito em seu processo de integração, cujos dilemas são de ordem sexual. 

Falamos de necessidades básicas, não de desejos. O analista não tem que lidar com enigmas, mas 

com sentimentos de inutilidade e irrealidade constitutivos de quem não alcançou a inteireza. Em 

função disso, Winnicott (1955d[1954]/2000, p.388) afirma em tom profético: “(…) seria muito 

agradável que pudéssemos aceitar apenas pacientes cujas mães foram capazes de proporcionar-lhes 

condições suficientemente boas no início e nos primeiros meses. Mas esta época da psicanálise está 

rumando para um fim.” 

Sendo assim, reiteremos a questão: como entrar em comunicação, em contato, com o que é 

primitivo no humano? 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 84 

Acreditamos que a máxima heideggeriana em relação ao princípio vale como iluminação da 

resposta. Lembremos o que diz Heidegger, na passagem que tanto nos serviu neste texto: “Um 

princípio se re-pete, deixando-se, que ele principie de novo, de modo originário, com tudo o que um 

verdadeiro princípio traz consigo de estranho, obscuro e incerto”. Quer dizer: diante da 

impossibilidade de ser formatar o não-acontecido nos moldes dos registros capturáveis, resta ao 

analista winnicottiano manter-se ao lado do paciente de modo que o seu princípio não-experimentado 

principie de novo. Como salienta Dias, o paciente “precisa reviver o colapso, visto que este não 

chegou a ser experimentado no momento original, pelo fato de que o paciente era um bebê e ainda 

não estava lá, como um ‘eu’, para experimentá-lo”. (Dias, 2002, p. 356) 

Ora, nada mais “obscuro e incerto” do que reviver o que não aconteceu. Chega a ser paradoxal. 

Entretanto, ao invés de tentar logicizar o paradoxal, a teoria winnicottiana – assim como a ontologia 

de Heidegger –, “abriga-o” sem impor-lhe uma transparência estrangeira. Para Winnicott 

(1989vu[1968]/1994, p.186), há momentos que “tem-se de permitir que a obscuridade tenha um valor 

superior ao do falso esclarecimento”. No âmbito da clínica de psicóticos, abrigar o obscuro significa 

suportar a presença do não-acontecido em termos de angústias impensáveis. Significa expor-se a uma 

análise onde “a lógica não é aplicável” (Winnicott, 1989vk[1968]/1994, p.99). 

Trata-se, como diz Heidegger, de deixar o princípio principiar com tudo de incerto e obscuro 

que ele engendra. Em termos clínicos: deixar que o paciente regrida “(…) à agonia impensável, que 

nele habita, sem ter sido experimentada” (Dias, 2002, p.356). Para tanto, o analista “tem que 

ser suficientemente bom para poder proporcionar que aconteça o não acontecido, isto é, que aconteça 

uma vida humana que valha a pena”. (Loparic, 1999a, p.366) 

Supomos que essa caracterização da teoria e da clínica winnicottiana versa sobre um momento 

anterior à história de vida tal como pensada na psicanálise tradicional. Talvez pudéssemos dizer que 

Winnicott fala-nos de um caminho para a vida, de uma pré-história ou de uma História no sentido 

heideggeriano – como condição de possibilidade para a historiografia. Deste modo, guardando as 

devidas proporções, acreditamos encontrar afinidades entre o que é primitivo em Winnicott e a 

definição ontológica de origem (Anfang) como o impensado que, ao invés de estar fossilizado no 

começo, nos impõe o pensar. Essa origem não se recompõe com técnicas, não se enclausura no 

discurso factual, historiográfico. Do mesmo modo, o não-acontecido winnicottiano não pode ser visto 

como fonte de informações factuais, datáveis. Por encaminhar nosso olhar para um “território” 

precário, anterior ao domínio representacional e ao julgo das forças pulsionais, mais que isso, por 

desenvolver uma teoria que suporta paradoxos típicos do existir e não o apreende segundo o 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 85 

encadeamento lógico do determinismo causal, sugerimos que o pensamento winnicottiano apresenta 

afinidades em relação às reivindicações de Heidegger nos seminários de Zollikon. Esperamos poder 

detalhá-las numa outra oportunidade. 

  

Referências 

Beaufret, J. (1971). Introduction aux philosophies de l´existence. Paris: Denöel.    

Dias, E. (2002). Da sobrevivência do analista. Natureza humana, 4(2), 341-362.   

Dias, E. (2006). Winnicott e Heidegger: temporalidade e esquizofrenia. Winnicott E-prints. 5(1), 30-

50.  

Freud, S. (1995). A interpretação dos sonhos. In S. Freud, Edição standard brasileira das obras 

completas de Sigmund Freud (V. 4). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 

1900; respeitando-se a classificação de Etchevery, temos a referência 1900a[1899]) 

Freud, S. (1995). Análise terminável e interminável. In S. Freud, Edição standard brasileira das 

obras completas de Sigmund Freud (V. 23). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original 

publicado em 1937; respeitando-se a classificação de Etchevery, temos a referência 1937c) 

Freud, S. (1995). Cinco lições de psicanálise. In S. Freud, Edição standard brasileira das obras 

completas de Sigmund Freud (V. 11). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 

1910; respeitando-se a classificação de Etchevery, temos a referência 1910a[1909]) 

Freud, S. (1995). Construções em análise. In S. Freud, Edição standard brasileira das obras 

completas de Sigmund Freud (V. 23). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 

1937; respeitando-se a classificação de Etchevery, temos a referência 1937d) 

Freud, S. (1995). Determinismo, crença no acaso e superstição – alguns pontos de vista. In S. 

Freud, Edição standard brasileira das obras completas de Sigmund Freud (V. 6). Rio de 

Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 1901; respeitando-se a classificação de 

Etchevery, temos a referência 1901b) 

Freud, S. (1995). Fragmentos da análise de um caso de histeria. In S. Freud, Edição standard 

brasileira das obras completas de Sigmund Freud (V.7). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho 

original publicado em 1905; respeitando-se a classificação de Etchevery, temos a referência 

1905e[1901]) 

Freud, S. (1995). Inibição, sintoma e angústia. In S. Freud, Edição standard brasileira das obras 

completas de Sigmund Freud (V. 20). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 

1926; respeitando-se a classificação de Etchevery, temos a referência 1926d[1925]) 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 86 

Freud, S. (1995). Recomendações aos médicos que exercem a psicanálise. In S. Freud, Edição 

standard brasileira das obras completas de Sigmund Freud (V. 12). Rio de Janeiro: Imago. 

(Trabalho original publicado em 1912; respeitando-se a classificação de Etchevery, temos a 

referência 1912e) 

Freud, S. (1995). Recordar, repetir e elaborar. In S. Freud, Edição standard brasileira das obras 

completas de Sigmund Freud (V. 12). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 

1914; respeitando-se a classificação de Etchevery, temos a referência 1914g) 

Freud, S. (1995). Repressão. In S. Freud, Edição standard brasileira das obras completas de Sigmund 

Freud (V. 14). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 1915; respeitando-se 

a classificação de Etchevery, temos a referência 1915d) 

Freud, S. (1995). O projeto para psicologia científica. In S. Freud, Edição standard brasileira das 

obras completas de Sigmund Freud (V. 1). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original 

publicado em 1895; respeitando-se a classificação de Etchevery, temos a referência 

1950a[1887-1902]) 

Freud, S. (1995). Qualidades psíquicas. In S. Freud, Edição standard brasileira das obras completas 

de Sigmund Freud (V. 23). Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 1940; 

respeitando-se a classificação de Etchevery, temos a referência 1940[1938]) 

Fulgencio, L. (2003). As especulações metapsicológicas de Freud. Natureza humana, 5(1), 129-

173.     

Heidegger, M. (1978). Introdução à Metafísica (E. Carneiro Leão, trad. e notas). Rio de Janeiro: 

Tempo Brasileiro.  

Heidegger, M. (1991). Que é metafísica? (Ernildo Stein, trad.). São Paulo: Nova Cultural.   

Heidegger, M. (1995a). Ser e tempo (M. S. C. Schuback, trad., Parte I). Petrópolis: Vozes.    

Heidegger, M.  (1995b). Ser e tempo. (M. S. C. Schuback, trad., Parte II). Petrópolis:Vozes.   

Heidegger, M. (1999). Heráclito. Rio de Janeiro: Relume Dumará.   

Heidegger, M. (2001). Seminários de Zollikon (Medard Boss, ed.; G. Arnhold & M. de F. Almeida 

Prado, trads.). São Paulo: EDUC/ Petrópolis: Vozes.     

Heidegger, M. (2002). A questão da técnica. In M. Heidegger, Ensaios e conferências. Petrópolis: 

Vozes.     

Lévinas, E. (1967). Em découvrant l´existence avec Hussserl et Heidegger. Paris: Vrin.   

Loparic, Z. (1999a). É dizível o inconsciente?. Natureza humana, 1(2), 323-385.     



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 87 

Loparic, Z. (1999b). O conceito de “Trieb” na psicanálise e na filosofia alemã. In J. A. T. Machado 

(org.). Filosofia e psicanálise: um diálogo. São Paulo: EDIPUCRS.       

Loparic, Z.(2000). O animal humano. Natureza humana , 2(2), 351-397.   

Loparic, Z.(2001). Além do inconsciente – sobre a desconstrução heideggeriana da 

psicanálise. Natureza humana, 3(1), 91-140.    

Nunes, B. (1992). Passagem para o poético: filosofia e poesia em Heidegger. São Paulo: Ática.    

Stein, E. (2005). Para além da causalidade e para dentro do âmbito do acontecer. In L. Fulgencio & 

R. Simanke (orgs.). Freud na filosofia brasileira. São Paulo: Escuta.    

Winnicott, D. W. (1983). A integração do ego no desenvolvimento da criança. In D. Winnicott 

(1983/1965b), O ambiente e os processos de maturação: estudos sobre a teoria do 

desenvolvimento emocional (I. Schuch Ortiz, trad.). Porto Alegre: Artes Médicas. (Trabalho 

original publicado em 1965; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1965n[1962]) 

Winnicott, D. W. (1983). O ambiente e os processos de maturação: estudos sobre a teoria do 

desenvolvimento emocional (I. Schuch Ortiz, trad.). Porto Alegre: Artes Médicas. (Trabalho 

original publicado em 1965; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1965b) 

Winnicott, D. W. (1983). Teoria do relacionamento paterno-infantil. In D. Winnicott (1983/1965b), O 

ambiente e os processos de maturação: estudos sobre a teoria do desenvolvimento 

emocional (I. Schuch Ortiz, trad.). Porto Alegre: Artes Médicas. (Trabalho original publicado 

em 1960; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1960c) 

Winnicott, D. W. (1990). Natureza humana. Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 

1988; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1988) 

Winnicott, D. W. (1994). A psicologia da loucura: uma contribuição da psicanálise. In D. Winnicott 

(1994/1989a), Explorações psicanalíticas (J. O. A. Abreu, trad.). Porto Alegre: Artes 

Médicas. (Trabalho original publicado em 1989; respeitando-se a classificação de Huljmand, 

temos 1989vk[1965]) 

Winnicott, D. W. (1994). Comentário sobre meu artigo �O uso de um objeto�. In D. Winnicott 

(1994/1989a), Explorações psicanalíticas (J. O. A. Abreu, trad.). Porto Alegre: Artes 

Médicas. (Trabalho original publicado em 1989; respeitando-se a classificação de Huljmand, 

temos 1989vu[1968]) 

Winnicott, D. W. (1994). Explorações psicanalíticas (J. O. A. Abreu, trad.). Porto Alegre: Artes 

Médicas. (Trabalho original publicado em 1989; respeitando-se a classificação de Huljmand, 

temos 1989a) 



Caroline Vasconcelos Ribeiro  Heidegger e Winnicott: pensadores da origem (Anfang) 

Winnicott e-Prints, 2(1), Artigos: 65-88, 2007 88 

Winnicott, D. W. (1994). O medo do colapso (Breakdown). In D. Winnicott 

(1994/1989a), Explorações psicanalíticas (J. O. A. Abreu, trad.). Porto Alegre: Artes 

Médicas. (Trabalho original publicado em 1974; respeitando-se a classificação de Huljmand, 

temos 1974) 

Winnicott, D. W. (2000). A mente e sua relação com o psicossoma. In D. Winnicott (2000/1958a), Da 

pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 1954; 

respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1954a[1949]) 

Winnicott, D. W. (2000) Aspectos clínicos e metapsicológicos da regressão no contexto analítico. In 

D. Winnicott (2000/1958a), Da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho 

original publicado em 1955; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1955d[1954]) 

Winnicott, D. W. (2000) A preocupação materna primária. In D. Winnicott (2000/1958a), Da 

pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 1958; 

respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1958n[1956]) 

Winnicott, D. W. (2000). Da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original 

publicado em 1958; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1958a) 

Winnicott, D. W. (2000). Psicoses e cuidados maternos. In D. Winnicott (2000/1958a), Da pediatria 

à psicanálise. Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original publicado em 1953; respeitando-se a 

classificação de Huljmand, temos 1953a[1952]) 

Winnicott, D. W. (2006). A comunicação entre o bebê e a mãe e entre a mãe e o bebê: convergências 

e divergências. In D. Winnicott (2006/1987a), Os bebês e suas mães (J. Camargo, trad.). São 

Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original publicado em 1987; respeitando-se a classificação 

de Huljmand, temos 1987d[1967]) 

Winnicott, D. W. (2006). Os bebês e suas mães (J. Camargo, trad.). São Paulo: Martins Fontes. 

(Trabalho original publicado em 1987; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 

1987a) 

Winnicott, D. W. (2006). O recém-nascido e sua mãe. In D. Winnicott (2006/1987a), Os bebês e suas 

mães (J. Camargo, trad.). São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original publicado em 1964; 

respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1964c) 

Winnicott, D. W. (2006). A dependência nos cuidados infantis. In D. Winnicott (2006/1987a), Os 

bebês e suas mães (J. Camargo, trad.). São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original 

publicado em 1970; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1970a) 

Zarader, M. (1990). Heidegger e les paroles de l´origine. Paris : Vrin. 


