
 

 

 

 

 A constituição da capacidade de cuidar* 

 

The constitution of the capacity of taking care 
 

 Ariadne Alvarenga de Rezende Engelberg de Moraes** 

 

Resumo: A capacidade de cuidar está, de acordo com Winnicott, associada às capacidades 

de envolvimento com e de responsabilidade por, que por sua vez são conquistas do amadurecimento 

pessoal. Aproximar Gilligan e Winnicott permite demonstrar que Winnicott solucionou a questão 

intuída, mas não resolvida por Gilligan, de ser a constituição dessas capacidades uma condição 

universal, comum a homens e mulheres, sendo a conquista do concernimento a base dessas 

capacidades. 

Palavras–chave: Winnicott, Gilligan, ética do cuidado, moral, psicanálise. 

 

Abstract: According to Winnicott, the capacity of taking care is connected with the capacity of 

being involved with and responsible for, which in turn is accomplished in individual maturation. 

Bringing Gilligan and Winnicott closer allows me to show that the psychoanalyst sees the constitution 

of these capacities as a universal condition, common to both men and women, and the achievement 

of concern is the base of these capacities. 

Keywords: Winnicott, Gilligan, ethic of care, moral, psychoanalysis. 

  

 
* Este artigo teve como base o texto apresentado no “XVI Colóquio Winnicott Internacional”, ocorrido na PUC-SP, em 

maio de 2011. 
** Sociedade Brasileira de Psicanálise Winnicottiana. 

https://doi.org/10.59539/1679-432X-v6n1-1201


Ariadne Alvarenga de Rezende Engelberg de Moraes  A constituição da capacidade de cuidar 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 1-11, 2011 2 

1. A visão de Gilligan 

O ponto de partida de Carol Gilligan1 para uma pesquisa sobre a concepção da moralidade e 

ética foi a observação de que as mulheres são excluídas dos estudos teóricos e das pesquisas 

psicológicas sobre o assunto. Investigando o tema, Gilligan concluiu que, em razão de os teóricos do 

desenvolvimento adotarem “a vida masculina como norma” (Gilligan, 1982, p. 16), a compreensão 

de que a diferença entre a experiência das mulheres e dos homens a esse respeito, costuma ser tratada 

pela bibliografia psicológica como “um problema no desenvolvimento das mulheres” (Gilligan, 1982, 

p. 11). 

Gilligan constatou, ao fazer uma revisão dos teóricos do desenvolvimento, como Freud, 

Nancy Chodorow, Janet Lever, Piaget, Erik Erikson, entre outros, que uma proposição comum a eles 

é a de que entre homens e mulheres há diferenças no modo de experienciar a moralidade e a apreensão 

das regras, em razão de as mulheres serem mais sensíveis aos relacionamentos pessoais e os homens 

mais orientados para o social. Para Gilligan, o ponto problemático dessa conclusão, 

independentemente de haver ou não diferenças nesse sentido, é o entendimento de que essa diferença 

ocorre em virtude de falhas no desenvolvimento psicoemocional da mulher. 

Por essa razão, Gilligan não concorda com esses estudos e está convicta de que, entre os 

teóricos do desenvolvimento, Freud merece lugar de destaque como o autor que projetou a imagem 

masculina como norma para a teorização sobre a moralidade. A partir dos questionamentos que 

Gilligan faz a Freud, rapidamente apontarei como o fato de Freud ocupar-se do desenvolvimento 

psicossexual interferiu em sua compreensão do tema moralidade e vem, desde então, influenciando 

também a compreensão da temática na psicologia e psicanálise. O objetivo de fazer esse caminho é 

aproximar Gilligan e Winnicott e mostrar como Winnicott avançou nesse sentido quando definiu a 

capacidade para ser moral como uma conquista do desenvolvimento emocional, delineando, portanto, 

que as diferenças entre homens e mulheres relativas a essa conquista devem ser compreendidas em 

termos da história do amadurecimento pessoal, e não mais como uma questão de gênero. 

Seguindo, então, a linha de raciocínio de Gilligan, vemos que Freud “elaborou sua teoria do 

desenvolvimento psicossexual em torno das experiências da criança masculina que culminam no 

complexo de Édipo” (Gilligan, 1982, p. 16). Esse fato, diz Gilligan, trouxe dificuldades para Freud, 

que precisou encontrar soluções tanto para as contraposições surgidas à sua teoria em razão da 

 
1 Autora do livro In a different voice – psychological theory and women’s development, publicado em 1982 pela Harvard 

University Press e publicado no Brasil pela Editora Rosa dos Tempos Ltda ., sob o título Uma voz diferente – a psicologia 

da diferença entre homens e mulheres da infância à idade adulta. 



Ariadne Alvarenga de Rezende Engelberg de Moraes  A constituição da capacidade de cuidar 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 1-11, 2011 3 

diferença na anatomia feminina como também para esclarecer a “diferente configuração dos 

primeiros relacionamentos familiares da menina” (Gilligan, 1982, p. 16). 

Gilligan assinala que Freud, “após tentar o ajustamento das mulheres à sua concepção 

masculina, vendo-as como invejosas do membro que lhes faltava”, recuou e passou “a reconhecer 

uma diferença desenvolvimental na força e persistência dos apegos pré-edípicos das mulheres às suas 

mães” (Gilligan, 1982, p. 16), considerando essa diferença no desenvolvimento das mulheres como 

a responsável pelo que via como “falha desenvolvimental das mulheres” (Gilligan, 1982, p. 17). Mais 

tarde, ao vincular a formação do superego à ansiedade de castração, Freud “considerou as mulheres 

como sendo privadas pela natureza do ímpeto de uma completa solução edípica”. Disso resultaria que 

o superego da mulher ficaria prejudicado, não podendo ser, por isso, “tão inexorável, tão impessoal, 

tão independente de suas origens emocionais” como se esperaria que o do homem fosse. Por essa 

razão, para Freud, as mulheres mostram menos senso de justiça, estão menos prontas a sujeitar-se às 

exigências da vida e são mais frequentemente influenciadas em seus julgamentos por sentimentos de 

afeição ou hostilidade. Tendo feito essas considerações, Gilligan é taxativa em sua avaliação sobre a 

teoria da moralidade em Freud. Ela diz: “assim é que um problema na teoria transformou-se em 

problema no desenvolvimento das mulheres” (Gilligan, 1982, p. 17). 

Ao verificar que a tendência de usar o masculino como referência para o estudo da moralidade 

era comum aos teóricos do desenvolvimento, inclusive entre Piaget e Erikson, Gilligan estabeleceu 

como objetivo de sua pesquisa “ampliar a compreensão do desenvolvimento humano” (Gilligan, 

1982, p. 13) no que diz respeito à moralidade. Ela considerou que expor o ponto de vista até então 

omitido nesses estudos – ou seja, a visão da mulher – seria um meio de fornecer fundamentos sobre 

os quais poderia gerar uma nova teoria que representasse “uma perspectiva mais abrangente das vidas 

de ambos os sexos” (Gilligan, 1982, p. 13). Para ela, os contrastes entre as vozes femininas e 

masculinas que surgiram no estudo serviriam para “aclarar uma distinção entre dois modos de pensar 

[definidos por ela como moral ligada ao cuidado e moral ligada à lei] e focalizar um problema de 

interpretação, mais do que representar uma generalização sobre ambos os sexos” (Gilligan, 1982, p. 

12). 

  

2. Convergências e divergências entre Gilligan e Winnicott 

No entanto, embora Gilligan reconheça “a necessidade de uma teoria desenvolvimental 

ampliada” que permitisse entender, em ambos os sexos, “as características precursoras de uma 

concepção moral adulta”, considerações que a aproximam de Winnicott, suas pesquisas estiveram 



Ariadne Alvarenga de Rezende Engelberg de Moraes  A constituição da capacidade de cuidar 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 1-11, 2011 4 

focadas sobre “as concepções do eu e de moralidade” (Gilligan, 1982, p. 116) para mulheres. Assim, 

vemos que, ao priorizar a voz feminina, ela, de alguma forma, permaneceu no mesmo modo de análise 

dos autores criticados por ela. Isto é, apesar de Gilligan realçar que a voz diferente que procurava 

definir com seu estudo estava relacionada ao tema moralidade, e não às diferenças na experiência da 

moralidade em termos de gênero, suas pesquisas reproduziram a tendência de discutir o tema como 

uma questão de gênero. Talvez por isso inadvertidamente a assertiva de que “a lógica subjacente a 

uma ética do cuidado é uma lógica psicológica dos relacionamentos, que contrasta com a lógica 

formal da equanimidade, que dá corpo ao enfoque da justiça” (Gilligan, 1982, p. 84), tem sustentado 

desde então a divisão entre ética do cuidado e ética da justiça como características distintas de 

mulheres e homens no que se refere a moral, cuidado e julgamento. 

Essas ressalvas não retiram o valor do estudo de Gilligan. Pelo contrário, a convicção da 

autora de que a moralidade faz parte do desenvolvimento pessoal, e não do desenvolvimento 

psicossexual, como defendia Freud, e que, portanto, não deveria ser tratada como uma questão de 

gênero, como propuseram E. Erikson e Piaget, nos abre a possibilidade de aproximação de seu 

trabalho com o pensamento de Winnicott. Pode-se considerar como ponto de afinação entre os autores 

a seguinte afirmação de Gilligan: 

 

[…] um entendimento da psicologia dos relacionamentos humanos progressivamente mais 

adequado – uma diferenciação cada vez maior do eu e do outro e uma compreensão crescente 

da dinâmica da interação social – dá corpo ao desenvolvimento de uma ética do cuidado. Essa 

ética, que reflete um conhecimento cumulativo dos relacionamentos humanos, progride em 

torno de uma visão central, de que o eu e o outro são interdependentes. (Gilligan, 1982, p. 85) 

 

Reconhecendo que o existir acontece como um compartilhamento de experiências, Gilligan, 

em uma linha parecida com a de Winnicott, admite que “a atividade do cuidado robustece tanto os 

outros como o eu” (Gilligan, 1982, p. 85), e também entende que a violência é destrutiva para todos, 

de modo que para ela “é a linguagem da consciência do eu e da responsabilidade que define o 

problema moral como o da obrigação de exercer cuidado e evitar dano” (Gilligan, 1982, p. 84). 

O entendimento de que a interdependência entre o eu e o outro, que pressupõe, de antemão, a 

existência de um eu e o reconhecimento gradativo de um não-eu como fundamento para a experiência 

da moralidade pessoal nos remete à teoria do amadurecimento de Winnicott. Essa teoria preconiza a 

existência de uma moralidade inata, que se constitui e se consolida como uma moralidade pessoal 

apenas quando certas condições de facilitação permeiam a relação do bebê com sua mãe. Portanto, 

para Winnicott, a condição de ser moral é uma conquista do amadurecimento, e a origem da 



Ariadne Alvarenga de Rezende Engelberg de Moraes  A constituição da capacidade de cuidar 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 1-11, 2011 5 

capacidade para ser moral tem caráter relacional, ou seja, não se origina da educação nem da 

interdição, e, por ser assim, é uma possibilidade inicial comum para bebês de ambos os sexos. 

Aproximar Gilligan e Winnicott permite mostrar como o psicanalista solucionou a questão 

intuída – mas no meu entender não resolvida – por Gilligan de que a capacidade moral faz parte do 

desenvolvimento pessoal. Também abre a possibilidade de sinalizar como Winnicott, de posse de 

outro olhar, ocupado em compreender o desdobramento da natureza humana, mais uma vez inovou 

ao construir uma teoria da moralidade apoiada em sua teoria do amadurecimento pessoal. 

  

3. Desenvolvimento da capacidade de ser moral 

Para introduzir o pensamento de Winnicott acerca desse assunto, lanço mão da resposta dada 

por ele a uma carta de J. D. Collison, da Tanzânia, na qual Winnicott faz considerações sobre o tema 

moralidade. Primeiro ele define sua predileção pelo termo “inato” (moralidade inata) em lugar de 

“congênito”, por considerar que “inato” deixa em aberto “a elaboração de um conceito de tendências 

herdadas” que podem não ser alcançadas, pois de acordo com o seu pensamento a tendência inata não 

opera sozinha, mas é dependente de um ambiente que a facilite. Segundo, aplica esse princípio ao 

tema da moralidade dizendo: 

 

[…] eu não poderia dizer que os princípios de certo e errado são congênitos. Contudo, não 

acredito que possam ser ensinados ou, se o puderem, não são muito úteis. No meio, encontra-

se a ideia de que os bebês e as crianças alcançam alguma espécie de moral pessoal, na medida 

em que encontram a si mesmos e começam a ter um senso de existência pessoal e de 

autoconhecimento […]. Enquanto os processos de desenvolvimento estão avançando na 

criança individual naquilo que chamo de processo de maturação, a criança é capaz de encontrar 

soluções temporárias em termos de identificações, de ser como a mãe ou como o pai ou alguma 

outra pessoa do ambiente. Por outro lado, a moralidade final, deve ser uma moralidade pessoal, 

e não simplesmente algo que é tomado aos pais. (Winnicott, 1987b/1990b, p. 162) 

 

Por entender a novidade de suas ideias, Winnicott dedicou vários artigos e passagens em seus 

livros à questão do desenvolvimento da moral. Em uma palestra para mães em 1960 (Winnicott, 

1987b/1999a, p. 27), ele apresenta, em linguagem acessível, a ideia de que o desenvolvimento da 

moralidade e do ensino do “não” acontece em três etapas. Primeiro, a fase em que a mãe é totalmente 

responsável por tudo o que acontece ao bebê. Depois vem a fase em que a mãe começa a transmitir o 

“não”, por reconhecer o alvorecer da inteligência e da capacidade do bebê de separar o que a mãe 

permite do que ela não permite. Winnicott destaca que, nessa fase, embora a mãe faça a apresentação 

de sua visão de mundo à criança ao dizer alguns “nãos”, isso ainda não implica estar lidando com o 

certo e o errado do ponto de vista moral. Para ele, os “nãos” dados pela mãe nessa época apenas 



Ariadne Alvarenga de Rezende Engelberg de Moraes  A constituição da capacidade de cuidar 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 1-11, 2011 6 

indicam ao bebê de quais perigos ela quer protegê-lo, não podendo tais intervenções ser avaliadas 

como parte de um processo educativo formal. Para Winnicott, são esses nãos, dados pela mãe como 

expressão de cuidado, que constroem uma base para que a criança alcance a fase em que a linguagem 

terá lugar, e a explicação verbal sobre o que é certo e errado adquirirá sentido. 

Mais adiante, ainda na mesma palestra, Winnicott retoma o tema e acrescenta que as três fases 

mencionadas podem ser descritas de outra maneira: “no princípio é uma questão de cuidado materno 

e dependência do bebê, algo como fé”, que garantirá ao bebê a conquista da capacidade de crença 

em. Com essa base estabelecida, há espaço para que “a versão da moralidade da mãe”, ou seja, os 

nãos protetores que expressam cuidado, possam ser introduzidos. A fase da versão de moralidade da 

mãe subsistirá “até que a criança desenvolva uma moralidade pessoal”, isto é, até chegar o momento 

no qual compreenda o que é bom e mau, certo e errado na relação com a mãe. Alcançando esse estágio 

de amadurecimento, o bebê será capaz de saber como experienciar sua agressividade e como arrumar 

os eventuais estragos realizados no relacionamento com a mãe. Por fim, diz Winnicott, sendo o bebê 

já capaz de dar sentido às explicações verbais e com condição pessoal de escolha e discernimento, 

ele se torna capaz de ter um relacionamento responsável com a mãe (cf. Winnicott, 1987b/1999a, p. 

47). A partir de então, será até capaz de proteger a mãe de sua destrutividade. 

Como se vê, Winnicott descreve a teoria do amadurecimento moral em termos de experiência 

de cuidado da mãe para com o bebê, experiência esta que promove a construção de um sentimento de 

confiança e segurança, algo nomeado por ele de crença em, que constitui o solo para o 

desenvolvimento tanto do sentido de bom e mau como de um código moral pessoal. Esse código 

moral pessoal, que se origina do amadurecimento e depende de o bebê ter conquistado a posição de 

saber que ele é separado do outro, sendo por isso responsável pelo modo como interage com esse 

outro, é que o capacitará a compartilhar a vida a partir de uma ética do cuidado. Entretanto, realça 

Winnicott, essas conquistas só se configuram como tais caso sejam desde o início uma experiência 

contínua do verdadeiro si mesmo. Diz Winnicott: “a base da moralidade é a experiência fundamental 

do bebê de ser o seu próprio e verdadeiro eu, de continuar sendo” (Winnicott, 1987b/1999a, p. 121). 

Então, como em todos os outros aspectos ligados à estruturação da personalidade e à 

integração do ego, Winnicott define que a moralidade pessoal é uma questão do desenvolvimento, e 

que não ocorrerá em uma linha da saúde quando as condições ambientais iniciais forem confusas, 

desorganizadas, não favorecedoras da continuidade de ser. Ele é claro em dizer que “a ideia das 

origens do indivíduo deve levar em consideração o momento em que uma criança sente-se 

responsável por suas ideias e ações” (Winnicott, 1987a/1988, p. 49). Esse momento, de acordo com 



Ariadne Alvarenga de Rezende Engelberg de Moraes  A constituição da capacidade de cuidar 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 1-11, 2011 7 

ele, acontece naturalmente quando a sensibilidade da mãe para com o bebê facilita e incentiva “as 

tendências inatas para a moralidade”, preservando “as raízes do senso moral pessoal do bebê” 

(Winnicott, 1964a/1982, p. 107), de modo que a noção de bom e mau, certo e errado, possa ser 

gradativamente integrada à personalidade. 

A opção, quando a provisão ambiental falha, tornando o bebê incapaz ou parcialmente capaz 

para o envolvimento, a preocupação com, a responsabilidade e a capacidade para o remorso, é incutir 

mediante ensino e treinamento um código moral externo que subjugará o verdadeiro si mesmo, 

mantendo a linha do amadurecimento moral interrompida. A moralidade, quando externa, resultante 

unicamente da educação e do treino e vinculada à submissão do verdadeiro si-mesmo, tem, segundo 

Winnicott, pouco valor. A pessoa viverá em sociedade, mas se relacionará unicamente a partir da ética 

da lei, sem que o certo ou errado tenham qualquer nuance pessoal. 

O desenvolvimento do código moral pessoal é um ponto central da teoria da moralidade. 

Assim, tendo o bebê mantido as raízes do senso moral salvaguardadas em razão da sensibilidade 

materna e conquistado a crença em, ele alcança a fase do amadurecimento, em que reconhece que 

“os impulsos para atacar e destruir e os impulsos para dar e compartilhar estão relacionados” 

(Winnicott, 1964a/1982, p. 108) e fazem parte da experiência do continuar existindo. A possibilidade 

de esses impulsos atenuarem uns os efeitos dos outros depende de que algumas condições ambientais 

sejam mantidas para que a capacidade de responsabilizar-se por seus instintos e pelo resultado deles 

no relacionamento com o outro seja conquistada. Winnicott esclarece: “o que estou descrevendo é, 

de fato, a gradual formação na criança de uma capacidade para adquirir o sentido de responsabilidade, 

o qual, na sua base, é um sentido de culpa” (Winnicott, 1964a/1982, p. 108) ou concernimento. 

  

4. A questão da agressividade e a conquista do concernimento 

Winnicott entende que alcançar a responsabilidade (culpa ou senso moral) no amadurecimento 

é um momento extremamente delicado do desenvolvimento pessoal, porque é nessa fase que o bebê 

apercebe-se da pessoalidade dos impulsos agressivos, compreende que a mãe é uma pessoa como ele 

e começa a se dar conta de que existem dois usos inteiramente diferentes da mãe (impiedoso e calmo), 

dependendo de ele estar excitado ou tranquilo. Por esse tempo o bebê começa também a ter um 

embrionário interesse pelos resultados das experiências instintivas, ou melhor, desperta para o 

entendimento a respeito do que de fato acontece entre ele e a mãe. O problema para ele é que, no 

momento em que essas percepções começam a se organizar, ele ainda não é capaz de suportar “o peso 

da culpa e do medo” decorrente do reconhecimento de sua agressividade e, justamente pela 



Ariadne Alvarenga de Rezende Engelberg de Moraes  A constituição da capacidade de cuidar 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 1-11, 2011 8 

imaturidade, surgem para ele dificuldades associadas à experiência instintiva, que são experienciadas 

como ansiedades. 

Ao passo que o estado de integração vai se configurando como algo mais estabelecido e o 

bebê identifica a mãe como uma pessoa separada dele, esse interesse inicial pelos resultados da 

experiência instintiva, vivido primeiramente como ansiedades, vai lentamente se convertendo em 

alguma forma de preocupação com a mãe. Esse sentimento de preocupação ou culpa emerge assim 

que há, na mente do bebê, a junção da mãe-ambiente com a mãe-objeto, e está relacionado à ideia 

recém-elaborada de que há destruição quando o amor está atuando, e se efetiva como culpa pessoal, 

preocupação ou concernimento quando o bebê conquista o estado de Eu Sou. Ciente de que sua mãe 

é uma pessoa tal qual ela, a criança passará a se importar com o que acontece com a mãe sempre que 

a usar nos momentos de excitação e procurará meios de protegê-la de sua agressividade, por exemplo, 

isolando a agressividade do apetite. 

Quando a criança assimila os impulsos instintivos como pessoais e conquista o concernimento 

ou culpa pessoal, a preocupação com será o referencial para dar continuidade à sua capacidade de 

interagir com outras pessoas e de estabelecer relações afetuosas. Como ele mesmo afirma: 

 

[…] a criança saudável tem uma fonte própria de culpa, e não precisa ser ensinada a sentir 

culpa ou compaixão. Obviamente, uma certa parte das crianças não é saudável neste sentido, 

não alcançou a posição depressiva, e precisa que lhe ensinem a distinguir entre o certo e o 

errado […]. Teoricamente, pelo menos, toda criança tem o potencial de desenvolver um 

sentimento de culpa. Clinicamente encontramos crianças destituídas desse sentimento, mas 

não há criança humana incapaz de encontrar um sentimento pessoal de culpa se lhe for dada a 

oportunidade, antes que seja tarde demais, para alcançar a posição depressiva. (Winnicott, 

1958a/2000, pp. 365-366) 

 

Esta e muitas outras passagens na obra de Winnicott evidenciam a importância da conquista 

do concernimento como condição para consolidar o amadurecimento pessoal na linha da saúde, 

também no que diz respeito à conquista de uma moralidade pessoal. Sempre é importante lembrar 

que uma característica central dessa conquista é ela acontecer ainda no interior da relação dual, isto 

é, da relação mãe-bebê. Por essa razão, para conquistar o concernimento ou culpa pessoal, a criança 

ainda precisa contar com a habilidade da mãe, agora para sustentar a situação no tempo, ou seja, para 

sustentar a situação do cuidado pelo período de tempo necessário para que ela realize a complexa 

experiência de integrar a sua destrutividade, árdua tarefa que acontece entre os seis meses e os dois 

anos. É exatamente nesse período que o “não” da mãe tem o sentido de proteção e é usado nas 

situações de perigo às quais uma criança que começa a explorar o mundo está exposta. Esses “nãos” 



Ariadne Alvarenga de Rezende Engelberg de Moraes  A constituição da capacidade de cuidar 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 1-11, 2011 9 

também têm o sentido de proteger a mãe das experiências iniciais de oposição do bebê, como também 

dos beijos e abraços e demonstrações de afetos por vezes desajeitados e que machucam. A mãe 

sobrevivendo e sustentando a situação no tempo, as tarefas maternas referentes ao estágio do 

concernimento, favorece a integração da destrutividade e da instintualidade. 

Do ponto de vista winnicottiano, a agressividade está envolvida na experiência de construção 

do sentido de realidade e de existir do bebê, na experiência de tornar o objeto parte da realidade 

externa, na condição de criar um mundo de realidade compartilhada, assim como é uma das raízes da 

construtividade. A capacidade para ser construtivo regerá os relacionamentos interpessoais e só 

poderá ser experienciada de modo pessoal e criativo quando a pessoa integrar a destrutividade como 

parte do si-mesmo. Somente nesse caso a construtividade pode ser entendida como a parte da 

agressividade que se transforma em um anseio pessoal por dar, cuidar, construir e reparar, que 

observamos no brincar criativo das crianças e no trabalho com sentido dos adultos. Tudo isso tem sua 

base na experiência fundamental do bebê de ser o seu próprio e verdadeiro eu e na gradual formação 

na criança de uma capacidade para adquirir o sentido de responsabilidade, o qual, em sua base, é um 

sentido de culpa. 

A integração da destrutividade, ou seja, a aceitação pelo bebê de sua potência e 

agressividade2 é uma tarefa difícil, porque, quando o bebê alcança o estágio do concernimento, seu 

ego ainda é imaturo, ou melhor, seu estado de integração é muito inicial, ainda não consolidado e por 

isso frágil. Parte das dificuldades enfrentadas pelo bebê nesse período diz respeito à dúvida sobre se 

a destrutividade agora reconhecida como sua será aceita por esse ego imaturo. Ou seja, se o estado 

de integração recémconquistado suportará as novas experiências instintivas. O problema para o bebê 

é que, embora ele tenha alcançado a ambivalência (via fusão do potencial erótico com o agressivo), 

ele ainda não conquistou a capacidade para a ambivalência; sendo assim, reconhecer que o 

relacionamento excitado inclui ataque e destruição à mãe e ao corpo da mãe ainda o atormenta e lhe 

provoca ansiedade. Caso tenha conquistado o concernimento ou culpa pessoal, o bebê entra em um 

estado de contemplação durante o qual tenta separar o que é bom do que é mau para poder decidir 

como usará esses elementos nos relacionamentos interpessoais. É também a culpa que faz com que o 

bebê se perceba responsável e busque imaginar um modo de ser construtivo, isto é, reparar o que foi 

feito. Restituir, reconstruir, reparar se referem à possibilidade de o bebê fazer alguma coisa pelo dano 

 
2 Esse é mais um ponto que permite avaliar as diferenças entre Freud e Winnicott. Potência e aceitação da potência para 

Winnicott não podem ser descritas somente a partir do desenvolvimento da sexualidade. A potência de uma pessoa está 

ligada à esperança em poder recuperar-se da culpa causada pelas ideias destrutivas por meio de um ato reparador. 

Descobrir a capacidade de reparação e transformá-la em uma ação construtiva só acontece na presença de uma mãe que 

sustenta a situação no tempo e sobrevive. 



Ariadne Alvarenga de Rezende Engelberg de Moraes  A constituição da capacidade de cuidar 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 1-11, 2011 10 

causado à mãe e têm a função de neutralizar as preocupações do bebê no tocante à sua agressividade, 

e não o sentido de recompensar a mãe pelas experiências em que estavam envolvidos. 

Assim, tendo alcançado o concernimento, o bebê efetivamente se preocupa em proteger a mãe 

de sua própria destrutividade. Quando finalmente chega a uma conciliação entre a satisfação instintual 

e a proteção da mãe, pode-se dizer que o bebê encontrou uma solução pessoal para o problema da 

destrutividade. Ele conquistou a capacidade de tolerar “o sentimento de culpa suscitado por seus 

impulsos e ideias destrutivas, de tolerar se sentir responsável, de modo geral, por ideias destrutivas” 

e também se tornou “confiante em seus impulsos de reparação e oportunidades de contribuição” 

(Winnicott, 1965b/1990, p. 97). O bebê conquista um código moral pessoal que norteará o 

relacionamento com a mãe e todas as outras pessoas. 

  

5. Considerações finais 

Com tudo isso é possível dizer que, se a conquista da crença em é o solo da moralidade, a 

conquista do concernimento ou conquista da culpa pessoal é o alicerce para que a criança possa 

organizar seu código moral pessoal, tornando a capacidade para responsabilizar-se por suas ações e 

pensamentos uma parte do si mesmo. 

Desse modo, considera-se que, diferentemente das teorias aqui mencionadas, a teoria moral 

de Winnicott tem um caráter universal, não está vinculada à questão da sexualidade nem mesmo à 

questão do gênero. De maneira distinta, Winnicott pensa a capacidade para ser pessoalmente moral 

como uma conquista do amadurecimento não relacionada à ideia de transgressão e de lei nem sequer 

associada ao conflito edipiano. Ao definir a moralidade pessoal como decorrência do 

amadurecimento, Winnicott desconstrói o superego freudiano, adotando a conquista da capacidade 

para ser concernido e preocupado, ou, como às vezes denomina, conquista da culpa pessoal, como 

base para a capacidade para o envolvimento, a responsabilidade e o cuidado. 

Por fim, vale destacar que poucas vezes Winnicott usa o termo “superego pessoal” como 

sinônimo de culpa pessoal, mas, sempre que o faz, é para contrapô-lo com a noção de um falso 

superego, ou falsa culpa, que não se origina do processo integrador da criança, mas do ensinamento 

e do treino que operam submetendo o verdadeiro si-mesmo. 

 

Referências 

Erikson, E. H. (1976a). Infância e sociedade. Rio de Janeiro: Zahar.   

Erikson, E. H. (1976b). Identidade, juventude e crise. Rio de Janeiro: Zahar.   



Ariadne Alvarenga de Rezende Engelberg de Moraes  A constituição da capacidade de cuidar 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 1-11, 2011 11 

Gilligan, C. (1982). Uma voz diferente. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos.  

Gurfinkel, D. (2001). Fé perceptiva e experiência de realidade. Natureza humana, 3(1), 141-173. 

Kehl, M. R. (2002). Sobre ética e psicanálise. São Paulo: Companhia das Letras.  

Loparic, Z. (2000). A moralidade e o amadurecimento. Anais do IX Encontro Latino-Americano sobre 

o Pensamento de D. W. Winnicott (pp. 303-315).  

Moraes, A. A. R. E. (2005). A contribuição winnicottiana para a teoria e clínica da depressão. Tese 

de Doutorado em Psicologia Clínica, Pontifícia Universidade Católica, São Paulo.  

Penna, A. G. (1999). Introdução à filosofia da moral. Rio de Janeiro: Imago.  

Perdigão, A. C. (2003). A ética do cuidado na intervenção comunitária e social: os pressupostos 

filosóficos. Revista Análise Psicológica, 4(21), 485-497.  

Santos, É. S. (2008). Winnicott e o perigo da prostituição da educação. Aprender, ano 6, n. 11, 179-

197.  

Silva, D. C. G. Gomes da (2006). Winnicott e as raízes da moralidade. Dissertação de Mestrado, 

Pontifícia Universidade Católica, São Paulo.  

Winnicott, D. W. (1982). A criança e seu mundo. Rio de Janeiro: Livros Técnicos e Científicos Ed. 

(Trabalho original publicado em 1964; respeitando-se a classificação de Huljmand temos 

1964a) 

Winnicott, D. W. (1988). Os bebês e suas mães. São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original 

publicado em 1987; respeitando-se a classificação de Huljmand temos 1987a) 

Winnicott, D. W. (1990). O ambiente e os processos de maturação. Porto Alegre: Artes Médicas. 

(Trabalho original publicado em 1965; respeitando-se a classificação de Huljmand temos 

1965b) 

Winnicott, D. W. (1990). O gesto espontâneo. São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original 

publicado em 1987; respeitando-se a classificação de Huljmand temos1987b)  

Winnicott, D. W. (1999). Conversando com os pais. São Paulo: Martins Fontes. 14 (Trabalho original 

publicado em 1993; respeitando-se a classificação de Huljmand temos 1993a) 

Winnicott, D. W. (1999). Privação e delinquência. São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original 

publicado em 1963; respeitando-se a classificação de Huljmand temos 1963b)  

Winnicott, D. W. (1999). Tudo começa em casa. São Paulo: Martins Fontes. (Trabalho original 

publicado em 1986; respeitando-se a classificação de Huljmand temos 1986b) 

Winnicott, D. W. (2000). Da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Imago. (Trabalho original 

publicado em 1958; respeitando-se a classificação de Huljmand temos 1958a) 


