
 

 

 

 

 Em busca de uma ética do cuidado à luz de Heidegger, 

Nishitani e Winnicott 

 

In search of ethics of care in the light of Heidegger, 

Nishitani and Winnicott 
 

 Eder Soares Santos* 

 

Resumo: O artigo procura mostrar como Heidegger, filósofo alemão, compreende que somos cuidado 

no sentido de já sermos seres-no-mundo nos antecipando junto ao ente que nos vem ao encontro 

(Sich-vorweg-schon-sein-in-[der Welt] als Sein-bei [innerweltlich begegnendem Seiendem]). Em 

seguida, trabalha com a noção de ética do filósofo japonês Nishitani a partir da relação de 

confiabilidade que se estabelece entre seres humanos a fim de oferecer bases fáticas à definição 

ontológica de cuidado de Heidegger. E, por fim, investiga como Winnicott, psicanalista inglês, 

consegue fazer uma espécie de ligação entre as noções de cuidado de Heidegger e de ética em 

Nishitani, mostrando como uma ética do cuidado é possível de ser estabelecida a partir das relações 

iniciais entre mãe-bebê. 

Palavras-chave: Heidegger, Winnicott, Nishitani, ética, cuidado. 

 

Abstract: This paper aims to demonstrate how Heidegger, the German philosopher, understands that 

we are being taken care of in the sense that we already are “beings -in-the world” by to-be-ahead-of-

oneself-already-in-[the world] as being-with [beings encountered in the world] (Sich-vorweg-schon-

sein-in-[der Welt] als Sein-bei [innerweltlich begegnendem Seiendem]). After that, the article 

examines the notion of ethics by the Japanese philosopher Nishitani based on the relationship of trust 

established between human beings to provide Heidegger’s ontological definition of care with factual 

bases. Finally, the article investigates how Winnicott, the British psychoanalyst, establishes a kind of 

connection between Heidegger’s notion of care and Nishitani’s notion of ethics, showing how ethics 

of care can be established from the initial mother-child relationship. 

Keywords: Heidegger, Winnicott, Nishitani, ethics, care. 

  

 
* Universidade Estadual de Londrina. 

https://doi.org/10.59539/1679-432X-v6n1-1203
https://orcid.org/0000-0002-4838-773X


Eder Soares Santos  Em busca de uma ética do cuidado 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 28-37, 2011 29 

1. Traçados sobre o “cuidado” em Heidegger 

Em um conjunto de ensaios de Heidegger intitulado Unterwegs zur Sprache [a caminho da 

linguagem1] encontra-se uma conversa entre um japonês e um pensador. No início dessa conversação 

o pensador aponta para um perigo que rondava o pensar sobre os conceitos. Apresento um pequeno 

extrato do diálogo que indica a dificuldade de discutir um conceito como “cuidado”: 

 

P – A que perigo o senhor se refere? 

J – Ao perigo da riqueza dos conceitos proporcionada pelo espírito das línguas europeias. 

Trata-se do perigo de reduzir o que ocupa nosso lugar e modo de ser a algo indeterminado e 

escorregadio. 

P – Só que existe um perigo muito maior nos ameaçando. É um perigo que nos atinge a ambos 

e que se torna tanto mais perigoso quanto menos puder ser percebido. 

J – Como assim? 

P – O perigo que nos ameaça provém de uma região em que não se pode presumir onde haverá 

de se fazer a experiência do perigo. … 

J – Ainda não entendo o que o senhor quer dizer. 

P – O perigo das conversas se escondia na própria língua, não naquilo que conversávamos, 

mas no modo em que tentávamos fazê-lo. … 

J – Agora entendo melhor onde o senhor fareja o perigo. A língua da conversa destruía 

continuamente a possibilidade de se dizer o que se discutia (Heidegger, 2003, pp. 88-89). 

 

Tal perigo também ronda este artigo ao procurar as bases de uma ética do cuidado. A filosofia 

moderna acostumou-se a tratar os conceitos com base na possibilidade de sua representação (cf. 

Heidegger, 1987, p. 129). Todavia, “cuidado” é um conceito vazio de representação. Podemos 

compreender o que se quer dizer por cuidado, porém não podemos re-presentá-lo, isto é, não podemos 

“colocá-lo a nossa frente” para que se torne objeto de nossa mensuração e cálculo. Desse modo, um 

primeiro perigo se instala na seguinte questão: a partir do modo como costumamos pensar no 

ocidente, como pensar o cuidado? Um segundo perigo se avizinha: como podemos de um conceito 

tão pouco “representável” derivar uma ética? 

A expressão “ética do cuidado” surge por meio das pesquisas de Carol Gilligan na década de 

80. E refere-se ao fato de que os modelos de ética propostos até muito recentemente foram 

estabelecidos por homens que pensaram fundamentos éticos para o melhor viver entre outros homens 

com referência aos direitos dos outros, isto é, uma ética baseada na lei. Para a autora isto é uma 

evidência histórica e não estão em jogo nesta discussão questões de gênero. No entanto, segundo 

Gilligan, há outra ética possível que em geral não se encontra divulgada em tratados de ética e que é 

praticada consciente e constantemente tanto por mulheres – segundo a autora, este tipo de “ética” se 

 
1 Tradução para o português, Heidegger (2008) 



Eder Soares Santos  Em busca de uma ética do cuidado 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 28-37, 2011 30 

sobressai nos discursos das mulheres – como por homens. Trata-se de uma ética do cuidado que tem 

a ver com a “preocupação” e a responsabilidade que temos um em relação ao cuidado com o outro 

(cf. Guilligan, 1985). Afirma a autora que “o imperativo moral que emerge repetidamente nas 

entrevistas com mulheres é uma injunção de cuidado e responsabilidade para discernir e aliviar os 

‘problemas reais e reconhecíveis’ deste mundo” (Gilligan, 1985, p. 30). 

O trabalho de Gilligan chama a atenção para uma situação que já acontece cotidianamente na 

relação que temos com os outros, porém, com efeito, a cotidianidade do fato não nos afasta do nosso 

temerário dever de filósofo ocidental, que é o de procurar fundamentar e compreender essa situação 

cotidiana. Correndo todos os riscos de o que vem a seguir não alcançar em profundidade as sutilezas 

do tema, creio que as contribuições de Heidegger, Nishitani e Winnicott podem nos ajudar a lançar 

alguma luz sobre como se pode estabelecer uma ética do cuidado em termos não representacionais. 

A compreensão que Heidegger tem de cuidado não é nada evidente fora do contexto e estrutura 

de sua obra Ser e tempo. Para o filósofo, “cuidado” quer dizer: “o ser do Dasein antecipando a si 

mesmo por já ser (no mundo) como ser junto a (os entes que vem ao encontro dentro do mundo)” 

[Sich-vorweg-schon-sein-in-(der-Welt-) als Sein-bei (innerweltlich begegnendem Seiendem] 

(Heidegger, 2001, p. 192). 

Embora a definição possa ser hermética, ela nos anuncia que, ontologicamente, quando 

pensamos sobre o sentido de nosso ser, nós nos colocamos diante do caminho que devemos trilhar 

enquanto um ser que, na medida em que está sendo, põe em jogo sua própria existência. Ao trilharmos 

este caminho também nos encaramos a nós mesmos, e, assim, diante de um relacionamento intrínseco 

conosco mesmo. Para Heidegger, só podemos nos antecipar porque já sempre e a cada vez estamos 

em um mundo, ou seja, estamos referenciados a um contexto de significância em que o que acontece 

nos faz sentido (Cf. Heidegger, 2001, p. 54). Todavia, não estamos sós no mundo, também estamos 

sempre junto às coisas e às pessoas que vêm ao nosso encontro enquanto existimos. Junto às coisas e 

às pessoas o cuidado pode ser compreendido como ocupação ou preocupação. A todo este contexto 

ontológico-existencial Heidegger denomina cuidado. Para o filósofo, o cuidado é o nosso 

a priori fundamental: 

 

Enquanto totalidade originária de sua estrutura, o cuidado se acha, do ponto de vista existencial 

a priori, “antes” de toda “atitude” e “situação” do Dasein, o que sempre significa dizer que 

ele se acha em toda atitude e situação de fato. (Heidegger, 2001, p. 193) 

 



Eder Soares Santos  Em busca de uma ética do cuidado 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 28-37, 2011 31 

Cuidado em seu fundamento não deriva de uma situação ôntica de cuidado ou descuidado. O 

filósofo da floresta negra exige para o conceito uma compreensão existencial hermenêutica, pensada 

em seus fundamentos ontológicos originários. 

 

A expressão cuidado significa um fenômeno ontológico-existencial básico que também em 

sua estrutura não é simples. A totalidade ontologicamente elementar da estrutura do cuidado 

não pode ser reconduzida a um “elemento primário” ôntico, assim como o ser não pode ser 

“esclarecido” pelo ente. (Heidegger, 2001, p. 196) 

 

Nesse sentido, Heidegger estabelece as bases originárias para se refletir sobre o conceito de 

cuidado, mostrando que qualquer investigação sobre o tema tem que levar a sério que qualquer 

resultado que se possa obter em uma discussão sobre uma ética do cuidado passa pela questão 

essencial de como somos no mundo; enfim, trata-se sempre e a cada vez da questão de ser enquanto 

ser-no-mundo. 

A exigência da investigação ontológica sobre o “cuidado” que nos é imposta por Heidegger 

não nos desobriga à necessidade de buscarmos um fundamento para uma ética do cuidado que tenha 

bases existenciais ontológicas e que possa ser possível na vida cotidiana. Parece-me que neste ponto 

Nishitani – filósofo da escola de Kioto do Japão2 pode nos trazer alguns elementos ontológicos para 

nossa perigosa reflexão, os quais permitiriam uma aproximação sobre o tema do cuidado em 

Winnicott. 

  

2. Ética e confiabilidade em Nishitani 

Em um livro intitulado Sobre o budismo, Nishitani (2006) se propõe, por meio de vários 

ensaios sobre o tema do budismo, a pensar a formação da ética no Japão. A totalidade das conclusões 

do filósofo japonês e a constituição de tal ética fogem ao meu intento aqui. O que me interessa de 

seus ensaios é captar alguns elementos que são as bases ontológicas para se pensar em uma ética do 

cuidado em nível ôntico. 

“Ética” em japonês traduz-se pela palavra rinri. Quando desmembrada, rin quer dizer 

amizade, isto é, relações humanas que descrevem o relacionamento entre um ser humano e outro, 

pois um ser humano não é concebido de uma negatividade, um não, como alguém sozinho, mas 

estando em relacionamento com outrem (cf. Nishitani, 2006, p. 114). 

 
2 Uma boa apresentação sobre os filósofos da Escola de Kioto pode ser encontrada em Loparic (2009). 



Eder Soares Santos  Em busca de uma ética do cuidado 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 28-37, 2011 32 

Por sua vez, ri diz respeito a como uma relação humana deveria ser, ou como um 

relacionamento humano se estabeleceria como algo sagrado. Ri tem, por isso, algo a ver com uma 

forma sagrada ou um traço de conexão que torna a relação humana capaz de ser genuína. Ao mesmo 

tempo, em ri torna-se necessário haver esta mútua relação sagrada a fim de nós nos tornarmos seres 

humanos genuínos, e isto nos ensina quais atitudes deveríamos tomar em relação aos outros, ou que 

ações deveríamos realizar na medida em que estamos em um relacionamento sagrado com outra 

pessoa. Nishitani reafirma esta concepção na citação abaixo: 

 

Rinri diz respeito à tarefa de indicar que forma deveria assumir um relacionamento humano 

genuíno, ou basicamente, tem a ver com a questão de encorajar cada ser humano a tornar-se 

aquilo que ele ou ela deveria ser. (Nishitani, 2006, p. 114) 

 

Assim, ética, rinri, está inegavelmente ligada ao fato de que o ser humano exista como um ser 

humano. Como se chega a isto? Tornar-se um ser humano não é um problema apenas de cada 

indivíduo. Para este acontecimento é necessário criar ou construir/formar para além de nós mesmos 

um ser humano genuíno por meio de nossas próprias capacidades e por meio de nossas atividades 

diárias (cf. Nishitani, 2006, p. 115). Isto implica a noção de “realização”. Diz Nishitani: 

 

Que nos “realizemos” ser um ser humano no sentido acima implica, parece-me, que cada um 

de nós deveríamos ser assim. Porém, nós não podemos dispor desta questão apenas dizendo 

isto. Quando se diz que nós realizamos ser um ser humano, não é apenas o caso de nós mesmos 

nos tornarmos assim, mas que também nós possibilitamos outras pessoas de se tornarem 

verdadeiramente humanas. Para avançar um passo à frente, nós realizamos ser humano quando 

outras pessoas também podem tornar-se seres humanos. (Nishitani, 2006, p. 115) 

 

Qual é base para que nos tornemos – nos realizemos – enquanto seres humanos? Sendo 

confiáveis. A resposta encontra-se na noção de confiabilidade. 

Quando podemos confiar uns nos outros, isto significa que não podemos ser decepcionados 

em nossas relações humanas, não importa que tipo de acidente possa ocorrer. Segundo Nishitani, 

pode-se dizer que uma relação humana não pode ser verdadeiramente uma relação entre um ser 

humano e outro a menos que envolva nela mesma o fato de ser confiável (cf. Nishitani, 2006, p. 77). 

Isto significa que cada ser humano deve possuir essa confiabilidade em si mesmo e nos outros seres 

humanos. Esta confiabilidade mútua, uma vez estabelecida, envolve um engagement. Engajamento 

implica confiança nos outros e em mim mesmo, autoconfiança: “A confiabilidade de um ser humano 

consiste em manter a confiança no lugar onde se obtém um não-ensimesmamento (no-selfhood)” 

(Nishitani, 2006, p. 79). 



Eder Soares Santos  Em busca de uma ética do cuidado 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 28-37, 2011 33 

Portanto, confiabilidade consiste em alguém manter confiança nos outros e em si mesmo por 

meio de um relacionamento entre si mesmo e os outros (cf. Nishitani, 2006, p. 80). 

Nishitani nos trouxe aqui mais um elemento para se pensar uma ética do cuidado. A 

confiabilidade também é um conceito que não é passivo de representação, porém atende ao requisito 

heideggeriano que caracteriza o cuidado como existencialidade, facticidade e decadência. Pois é 

preciso existir faticamente no mundo cotidiano junto às coisas e aos outros para que a confiabilidade 

se estabeleça, e é preciso que neste estar junto se estabeleçam relações com outros seres humanos. 

Uma ética do cuidado, com efeito, só é possível de ser fundamentada a partir de uma 

investigação da relação de confiabilidade que se estabelece entre seres humanos. Entretanto, como 

ela se daria? Aqui creio que Winnicott tem uma contribuição essencial para oferecer sobre esse 

assunto. 

  

3. “Cuidado” em Winnicott: bases para uma ética 

Em uma palestra datada de outubro de 1970, Winnicott indica o quanto a questão do cuidado 

é fundamental para o trabalho que se faz em psicanálise e também em outras áreas médicas. Ele diz: 

“eu acredito que cura em sua raiz significa cuidado” (Winnicott, 1986f/1970, p. 112). E dado que em 

sua época, e parece-me que hoje também, cura dizia respeito ao ótimo sucesso na erradicação da 

doença, então, ele chama atenção para o fato de que o “cuidado também pertence à prática médica” 

(cf. Winnicott, 1986f/1970, p. 113). 

Winnicott em seu texto também contribui com alguns elementos que nos auxiliam na 

fundamentação do conceito de cuidado. “Cuidado” aponta para o fato da dependência. Desde bebê, 

quando a dependência é máxima, até quando nos tornamos adultos e a dependência surge em menor 

grau, sempre mantemos alguma relação de dependência, em especial, quando doentes e/ou 

envelhecidos. Isto nos remete a um dos momentos de constituição do Dasein em Heidegger, 

o Mitdasein, o fato de sermos-com-os-outros. Embora o filósofo ocidental não leve em consideração 

a dependência como fator ontológico, parece-me que, pelo fato de sempre haver algum grau de 

dependência, também temos de ser um ser-com.3 Assim, o conceito que melhor traduz a necessidade 

da dependência é o de dependenciabilidade (dependability). Neste conceito está implicado que temos 

de ser humanamente confiáveis, isto é, a confiabilidade deve estar embutida em nós e em nossas 

atitudes com relação aos outros (cf. Winnicott, 1986f/1970, p. 113). O que é significante, afirma 

 
3 Outros temas de aproximação e distanciamento entre o pensamento de Winnicott e Heidegger podem sem encontrados 

em Santos (2010). 



Eder Soares Santos  Em busca de uma ética do cuidado 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 28-37, 2011 34 

Winnicott, é o relacionamento interpessoal no seu todo, em todo o seu rico e complexo colorido 

humano (cf. Winnicott, 1986f/1970, p. 115). 

Cuidado como algo essencialmente humano está fundamentado na confiabilidade e na difícil 

tarefa que temos em continuar-a-ser sem interrupções nesta continuidade. O cuidado desta forma 

assegura que o imprevisível não se apresente. Winnicott esclarece: 

 

O ponto é que sendo pessoas confiáveis nós protegemos nossos pacientes [e as outras pessoas 

em geral] do imprevisível. […] Por trás da imprevisibilidade encontra-se confusão mental, e 

por trás disto pode ser encontrado caos em termos de funcionamento somático, isto é, angústia 

impensável que é física. (Winnicott, 1986f/1970, p. 116) 

 

Como evitar a imprevisibilidade? Onde encontrar essa tal confiabilidade que a filosofia 

japonesa toma como requisito para o estabelecimento das relações humanas e que serviria de base 

para a constituição de uma ética do cuidado? 

Antes de buscarmos uma resposta, é necessária uma melhor compreensão sobre a 

imprevisibilidade. A imprevisibilidade atinge a temporalização do bebê e está relacionada às falhas 

no lidar materno de proporcionar um sentimento de segurança (holding) e confiabilidade ao bebê. A 

importância desses tipos de falhas, descobertas por Winnicott, foi sintetizada por Dias (1998, 2003) 

como o caráter temporal do trauma, que é analisado em termos de previsibilidade e imprevisibilidade 

do ambiente. Não só o trauma tem um caráter temporal, mas é justamente o fato de podermos nos 

temporalizar e, por isso, sermos temporais em todas as nossas relações pessoais, em que esteja 

implicada saúde emocional ou mesmo a falta dela, que faz com que possamos acontecer e amadurecer 

no mundo (cf. Santos, 2010, pp. 130-131). O trauma revela a quebra, justamente nessa nossa 

característica de sermos temporais, que é mantida pela nossa continuidade de ser, e que não é algo 

percebido pelo ser humano na vida cotidiana – isso ica mais claro se pensarmos, por exemplo, no 

martelar; se pensamos ou percebemos o que estamos fazendo, isto é, martelando, ou não conseguimos 

realizar essa operação ou martelamos um dedo. A continuidade torna-se motivo de preocupação e 

cuidado justamente quando há algum tipo de interrupção nesse ir sendo temporal. Dias parece seguir 

nessa direção quando aponta que: 

Uma situação é traumática se contiver elementos extemporâneos. O que o trauma atinge, 

portanto, é sobretudo a temporalização do bebê, o aspecto principal da natureza humana e da sua 

tendência à integração na direção da unidade. (Dias, 1998, p. 247) 

O trauma é constituído por uma reação automática do bebê à intrusão ambiental, que é 

traumática porque o obriga a reagir em vez de continuar-a-ser, e esse continuar-a-ser é ameaçado 



Eder Soares Santos  Em busca de uma ética do cuidado 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 28-37, 2011 35 

pelas agonias impensáveis. Elas “remetem ao perigo extremo de o indivíduo cair fora da existência, 

de que a existência enquanto tal não se dê ou se perca” (Dias, 1998, p. 255). Isso remete o bebê a ter 

que lidar com a questão da imprevisibilidade do ambiente, que se constitui em trauma para o lactente, 

pois “o bebê não se torna capaz de prever e, sendo assim, ele não pode se temporalizar […] quando 

o ambiente não é capaz de prover o bebê do sentido de previsibilidade, estabelece-se um padrão 

de reagir ao imprevisível e sempre ter de começar tudo de novo” (Dias, 1998, p. 249). 

Portanto, a melhor maneira de se prevenir contra a imprevisibilidade é por meio do cuidado. 

Winnicott compreende “cuidado” a partir da noção de preocupação materna primária; uma condição 

que, gradualmente, desenvolve-se e torna-se um estado de sensibilidade aumentada durante e, 

especialmente, no final da gravidez, e continua por algumas semanas depois do nascimento da criança 

(cf. Winnicott, 1958n[1956]/1978, p. 493). 

É a partir desse estado que a mãe pode criar um ambiente no qual o bebê que acabou de nascer 

consegue manter o seu continuar a ser, que não deve ser interrompido por intrusões do ambiente que 

o fazem reagir, em vez de possibilitar o seu seguir sendo. Esse continuar a ser só pode ser provido 

por uma adaptação suficientemente boa das necessidades iniciais do bebê e essa adaptação igualmente 

só pode ser realizada por alguém que desempenhe a função de uma mãe comum devotada, ou seja, 

que experiencie o seu momento de preocupação materna primária. Partindo dessa noção de cuidado, 

duas são as condições necessárias para que o bebê se saia bem no seu começar a ser: que exista uma 

preocupação materna primária e que o cuidado provido seja suficientemente bom (cf. Winnicott, 

1960c/1996, p. 48 [p. 48]). 

Com esse cuidado suficientemente bom, o bebê está capaz de ter uma existência pessoal, de 

construir gradativamente seu si-mesmo e de criar um mundo pessoal a partir de onde ele pode iniciar 

o seu contato com um mundo compartilhado (cf. Winnicott, 1965n[1962]/1996, p. 57 [p. 56]). 

Esse cuidado provido pela mãe é a base para que o bebê possa gradativamente iniciar sua 

existência no mundo, como uma pessoa. É a base para que ele possa se tornar um ser humano, para 

que possa se relacionar com outros seres humanos e assumir as responsabilidades desta relação. 

 

Com “o cuidado que ele recebe de sua mãe” cada lactente é capaz de ter uma existência 

pessoal, e assim começa a construir o que pode ser chamado continuidade de ser (continuity 

of being). Na base dessa continuidade do ser, o potencial herdado se desenvolve gradualmente 

no indivíduo lactente. (Winnicott, 1960c/1996, p. 54 [p. 53]) 

 

Desse modo, partindo da dependência absoluta do lactente em relação àquele que dele cuida, 

mesmo com toda a precariedade que envolve o ter de chegar a ser de cada um, uma relação de 



Eder Soares Santos  Em busca de uma ética do cuidado 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 28-37, 2011 36 

confiabilidade se estabelece, e gradualmente este ser humano que está surgindo pode, por ser cuidado, 

chegar gradativamente a assumir as responsabilidades por suas ações e poder cair em um mundo em 

que já faz sentido em se falar de uma ética. 

  

4. Considerações finais 

Em conclusão, receio que nossa conversa aqui tenha se tornado mais perigosa do que no seu 

momento inicial. Apresentou-se para nossa conversa um filósofo ocidental que compreende que 

somos cuidados no sentido de já sermos seres-no-mundo nos antecipando junto ao ente que nos vem 

ao encontro. Depois surgiu um filósofo japonês que procura basear uma noção de ética a partir da 

relação de confiabilidade que se estabelece entre os seres humanos. E, por fim, temos um psicanalista 

revolucionário que nos aponta que o cuidado, além de ter efeito profilático, apresenta, em especial, 

como base as relações iniciais estabelecidas entre mãe-bebê. Todos eles parecem, em suas diferentes 

línguas e linguagens, querer dizer o mesmo: o cuidado é o que nos torna essencialmente humanos e 

é o que torna possível que outros seres humanos aconteçam essencialmente enquanto seres humanos. 

E que uma ética que faça sentido para o ser humano precisa tomar a sério a noção de cuidado. 

Não quero dizer com isto que haja uma plena sintonia entre as teorias desses três diferentes 

autores. Suas teorias, por vezes, se tocam em alguns pontos e, em outros momentos, se distanciam 

enormemente.4 Contudo, se assim podem-se apresentar as propostas de busca de fundamentos para 

uma ética do cuidado nos três autores, em que consiste o perigo da conversa que se estabeleceu aqui 

entre eu e vocês? O perigo está em que estes teóricos estejam realmente de acordo sobre o como 

existimos e que o resultado da união de suas teorias possibilite fundamentar um novo sentido tanto 

para o conceito de cuidado como para o de ética. O perigo reside em que tenhamos que rever nossas 

posições, nossas aceitações teóricas, nossos fundamentos. 

 

Referências 

Dias, E. O. (1998). A teoria das psicoses em D. W. Winnicott. Tese de Doutorado, Programa de 

Estudos Pós-Graduados em Psicologia. Clínica, Pontifícia Universidade Católica, São Paulo.  

Dias, E. O. (2003). A teoria do amadurecimento de D. W. Winnicott. Rio de Janeiro: Imago.  

Gilligan, C. (1985). The Future of Difference. “In a different voice: women’s conceptions of self ando 

f morality”. New Brunswick: Rutgers University Press.  

 
4 Para conferir o quão Heidegger e Winnicott se aproximam e se distanciam ver também Loparic (1999). 



Eder Soares Santos  Em busca de uma ética do cuidado 

Winnicott e-Prints, 6(1), Artigos: 28-37, 2011 37 

Heidegger, M. (1987). Zollikoner Seminäre. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. 

Heidegger, M. (2001). Sein und Zeit (18. ed.). Tübingen: Max Niemeyer Verlag.  

Heidegger, M. (2003). Unterwegs zur Sprache. Stuttgart: Klett-Cotta.  

Heidegger, M. (2008). A caminho da linguagem. Petrópolis/Bragança Paulista: Vozes/Editora 

Universitária São Francisco.  

Loparic, Z. (1999). Heidegger and Winnicott. Natureza humana, 1(1), p. 103-35.  

Loparic, Z. (org.) (2009). A Escola de Kioto e o perigo da técnica. São Paulo: DWW Editorial.  

Nishitani, K. (2006). On Buddhism. New York: State University of New York Press.  

Santos, E. S. (2010). Winnicott e Heidegger: aproximações e distanciamentos. São Paulo: DWW 

Editorial/Fapesp.  

Winnicott, D. W. (1978). Preocupação materna primária. In D. W. Winnicott (1978/ 1958a). Textos 

selecionados: da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Francisco Alves. (Trabalho original 

publicado em 1958n [1956] ; respeitando-se a classificação de Huljmand temos 1958n [1956]  

Winnicott, D. W. (1978). Psicoses e cuidados maternos. In D. W. Winnicott (1978/1958a). Textos 

selecionados: da pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Francisco Alves. (Trabalho original 

publicado em 1953 [1952] ; respeitando-se a classificação de Huljmand temos 1953a [1952]  

Winnicott, D. W. (1986). Cure. In D. W. Winnicott (1986f). Home is where we start from. New 

York/London: Norton & Company. (Trabalho original publicado em 1970; respeitando-se a 

classificação de Huljmand temos 1970) 

Winnicott, D. W. (1996). Ego integration in child development. In D. W. Winnicott (1996/1965b). The 

maturational process and the facilitating environment. Madison: International Universities. 

(Trabalho original publicado em 1965n [1962] ; respeitando-se a classificação de Huljmand 

temos1965[1962]  

Winnicott, D. W. (1996). The theory of the parent-infant relationship. In D. W. Winnicott 

(1996/1965b). The maturational process and the facilitating environment. Madison: 

International Universities. (Trabalho original publicado em 1960; respeitando-se a 

classificação de Huljmand temos1960c) 


