
 

 

 

 

 A universalização da falta: o risco normativo da 

psicanálise lacaniana 

 

The universalization of the lack: the normative risk of 

Lacanian psychoanalysis 
 

 Richard Simanke* 

 

Resumo: Este artigo parte da análise da teoria freudiana da sexualidade. A crítica que Freud 

desenvolve das teorias médicas da sexualidade é reinterpretada como endereçada ao caráter 

normativo da sua redução da sexualidade à reprodução desconstruída por Freud nos Três ensaios. A 

seguir, discute-se até que ponto Freud conseguiu manter sua reflexão sobre a sexualidade isenta de 

considerações de ordem normativas e sugere-se a oscilação, em sua teoria sexual, entre um discurso 

sobre a diferença, em que essa diretriz poderia ser mantida, e um discurso sobre a falta, em que a 

sexualidade masculina seria tomada como norma para a concepção da sexualidade feminina. A 

universalização desse discurso sobre a falta, que é característica da psicanálise lacaniana, por sua vez, 

traria consigo o risco de generalização dessa atitude normativa. Os efeitos dessa atitude são, então, 

rastreados no desenvolvimento das ideias de Lacan e alguns de seus conceitos mais significativos são 

reinterpretados em termos de um esforço para superar ou evitar essas consequências normativas, 

incluindo-se aí a evolução do conceito de Nome-do-Pai, suas reflexões mais tardias sobre a 

especificidade do gozo feminino e, sobretudo, sua caracterização da psicanálise como um discurso 

ético e a formulação da noção de uma ética do real. Por fim, discute-se até que ponto essa orientação 

teórica compromete a concepção da psicanálise como uma prática de transformação do sujeito 

Palavras-chave: Freud, Sigmund, 1856-1939; Lacan, Jacques, 1901-1981; falta; diferença; norma. 

 

Abstract: This paper starts from the analysis of Freud’s theory of sexuality. Freud’s critique of the 

medical theories of sexuality is reinterpreted as addressed to the normative character of their reduction 

of sexuality to reproduction, which is deconstructed by Freud in his Three essays. Next, it is discussed 

to what extent Freud was able to maintain his reflection on sexuality free from normative 

considerations. It is suggested that his sexual theory wavers between a discourse on the difference 

and a discourse on the lack; in the first case, the non-normative guideline could be maintained, but, 

in the second, male sexuality would be taken as a norm for the conception of female sex uality. The 

universalization of this discourse on the lack, which is typical of Lacanian psychoanalysis, would in 

turn bring with it the risk of generalizing this normative attitude. The effects of this attitude are then 

followed in the development of Lacan’s ideas. Some of his most important concepts are reinterpreted 

 
* Departamento de Psicologia, Instituto de Ciências Humanas, Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF). 

https://doi.org/10.59539/1679-432X-v7n1-1215
https://orcid.org/0000-0002-6405-8776


Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 44 

as an effort to avoid or overcome these normative consequences, including the evolution of the 

concept of Name-of-the-Father, Lacan’s late reflection on the specificity of the feminine enjoyment 

(jouissance) and, above all, his characterization of psychoanalysis as an ethical discourse and the 

notion of an ethics of the real. Finally, it is discussed to what extent this theoretical orientation 

undermines psychoanalysis conception as a transformative practice of the subject. 

Keywords: Freud, Sigmund, 1856-1939; Lacan Lacan, Jacques, 1901-1981; lack; difference; norm. 

  



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 45 

1. Introdução 

O argumento freudiano, em sua crítica das concepções médicas da sexualidade que lhe eram 

contemporâneas, pode ser entendido no sentido de que reduzir a sexualidade à reprodução sequer 

consista em uma definição insuficiente da mesma. Essa restrição excessiva sugeriria não se tratar de 

uma definição propriamente dita, mas, antes, de uma norma sexual travestida de definição – uma 

prescrição daquilo que é aceitável como conduta sexual em um certo contexto sócio-histórico, e não 

uma descrição daquilo em que a sexualidade consiste. A crítica desenvolvida por Freud no primeiro 

dos “Três ensaios”pode, assim, ser reconstruída como um esforço de separar, no tratamento da 

sexualidade, as questões de fato (o que a sexualidade é) das questões normativas que se imiscuem em 

sua investigação (o que a sexualidade deve ser). Evidência disto é que o principal argumento da 

psicopatologia da época para considerar as perversões como sexuais, muito embora elas se afastassem 

por definição da meta reprodutiva, é que estaríamos aí diante de formas anormais da sexualidade (em 

geral, constitucionalmente anormais: taras hereditárias etc.). 

Pode-se duvidar, no entanto, de que Freud tenha obtido pleno êxito em expurgar 

completamente sua concepção da sexualidade de considerações de ordem normativa. Embora tenha 

demolido peça por peça a norma reprodutiva, ele tende, na análise diferencial da sexualidade feminina 

e masculina, a tomar a segunda como um parâmetro para a consideração da primeira. Ao tratar da 

sexualidade feminina, Freud claramente hesita entre um discurso sobre a diferença e um discurso 

sobre a falta. Na medida em que este último predomine, ele estaria assumindo a sexualidade 

masculina como norma para a abordagem da feminina, de tal maneira que uma mulher seria sempre 

um homem menos alguma coisa (o falo, em todas as suas dimensões, simbólicas, imaginárias etc.). 

A universalização desse discurso sobre a falta na psicanálise lacaniana tendeu a agravar e 

generalizar esse problema, que Lacan tentou solucionar quer procurando dissolver a diferença entre 

questões normativas e questões de fato (ao propor, por exemplo, uma “ética do real”), quer atribuindo 

à mulher a possibilidade de um gozo não fálico e, com isso, a possibilidade de uma feminilidade não 

histérica. 

Trata-se, aqui, portanto, de analisar a proposta lacaniana da psicanálise como um discurso 

ético não normativo, sua reflexão tardia sobre a sexualidade feminina e o tratamento de algumas 

outras noções centrais em sua teoria (o conceito de Nome-do-Pai, por exemplo) como expressão de 

certo desconforto com o risco normativo trazido por tomadas de posição teóricas que são 

rigorosamente inaugurais em sua psicanálise. Procura-se, ainda, analisar comparativa e 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 46 

diferencialmente a posição freudiana e lacaniana a propósito dessas questões, ponderando seu alcance 

e seus limites. 

  

2. Norma e conceito na crítica freudiana da sexualidade 

Freud foi confrontado com a necessidade de teorizar mais intensivamente sobre a sexualidade 

desde o momento em que renunciou à assim chamada “teoria de sedução”. Com efeito, a constatação 

de que as cenas de sedução não são lembranças de acontecimentos objetiva e passivamente vividos 

na infância – mas, antes, fantasias sexuais infantis – requer o abandono da ideia de que a infância seja 

uma etapa “pré-sexual”do desenvolvimento. Contudo, o reconhecimento da sexualidade infantil, por 

sua vez, requer uma ampla redefinição do próprio conceito de sexualidade. Enquanto sustentou a 

teoria da sedução, a noção de sexualidade como algo que surge na puberdade e está relacionado direta 

ou indiretamente à função biológica da reprodução era suficiente para Freud. Na verdade, era 

imprescindível, pois apenas isso explicava o caráter traumático de recordações sexuais infantis quanto 

reativadas após a puberdade. Não é surpreendente, portanto, que, após o abandono dessa teoria, Freud 

muito rapidamente tenha começado a trabalhar com a hipótese de uma sexualidade infantil e com a 

ideia de uma relativa independência da sexualidade no tocante à reprodução. Assim, já em 1898, ele 

afirmava que: 

 

A verdadeira etiologia das psiconeuroses deve ser encontrada nas experiências infantis e, mais 

uma vez – e exclusivamente – em impressões relacionadas com a vida sexual. Equivocamo-

nos em ignorar inteiramente a vida sexual das crianças; na minha experiência, as crianças são 

capazes de todas as atividades sexuais psíquicas e, também, muitas somáticas. Assim como o 

aparelho sexual humano total não está restrito aos genitais externos e às duas glândulas 

reprodutivas, a vida sexual humana não começa apenas com a puberdade, como uma inspeção 

superficial pode fazer parecer. Não obstante, é verdade que a organização e a evolução da 

espécie humana se esforça por evitar qualquer grau mais elevado de atividade sexual durante 

a infância. (Freud, 1905a/1975, p. 280) 

 

Contudo, a crítica sistemática do conceito de sexualidade, imprescindível para tornar 

inteligível a possibilidade dessa sexualidade infantil, só seria plenamente desenvolvida dos “Três 

ensaios”(Freud, 1905b/1975) e constantemente retomada e reafirmada depois disso. Ali, como se 

sabe, sobretudo no primeiro ensaio, Freud recorre às evidências fornecidas pela consideração das 

chamadas perversões sexuais para sustentar essa crítica da sexualidade como algo fundamentalmente 

vinculado à reprodução. O essencial de seu argumento é que essas inúmeras formas “patológicas”de 

manifestação da sexualidade, fartamente descritas e classificadas na literatura médica da época, 

possuem como único traço comum em sua imensa variedade justamente a desconsideração de 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 47 

qualquer meta reprodutiva. Não obstante, isso jamais representou obstáculo para a identificação do 

caráter sexual dessas práticas ditas perversas. Isso por si só deveria ser suficiente, segundo Freud, 

para, pelo menos, limitar a significação reprodutiva do conceito de sexualidade, mesmo que uma 

formulação positiva de tal conceito ainda estivesse por ser alcançada: 

 

Vocês não devem esquecer que, no momento, não possuímos nenhum critério geralmente 

reconhecido para a natureza sexual de um processo, a não ser, mais uma vez, uma conexão 

com a função reprodutiva, que temos que rejeitar como sendo muito limitado. […] as 

perversões sexuais dos adultos são algo tangível e não ambíguo. Como já se revela no nome 

pelo qual são universalmente conhecidas, elas são inquestionavelmente sexuais. Quer elas 

sejam descritas como indicações de degeneração ou de qualquer outra maneira, ninguém teve 

ainda coragem de classificá-las como qualquer outra coisa a não ser fenômenos da vida sexual. 

Apenas por causa delas, estamos justificados em afirmar que a sexualidade e a reprodução não 

coincidem, pois é óbvio que todas elas renegam a finalidade da reprodução. (Freud, 

1917b/1975, p. 320) 

 

Pode-se dizer que o que Freud detecta em sua crítica é uma inconsistência interna na definição 

do conceito de sexualidade com que opera a medicina de sua época. Em outros termos, haveria um 

descompasso entre a intensão e a extensão do conceito: o significado que lhe é atribuído não 

corresponde ao campo de objetos e fenômenos ao qual ele é aplicado, caso contrário, seria preciso 

reconhecer que as perversões não podem ser, por definição, sexuais, uma vez que consistem em 

práticas que inviabilizam o cumprimento da meta reprodutiva. 

No entanto, o exame das perversões sexuais não cumpre apenas essa função negativa e crítica 

na argumentação freudiana. Nas entrelinhas dessa crítica, Freud procura extrair os elementos que 

permitiriam uma definição positiva da sexualidade, ainda que esta permaneça em grande medida 

implícita em sua teoria. É assim que se deve entender o esboço de uma “classificação”das perversões 

que Freud elabora no primeiro dos “Três ensaios”– e não, é claro, com alguma espécie de tímida 

contribuição à já vasta nosografia das psicopatias sexuais. Ele propõe agrupar as perversões em 

desvios quanto à meta sexual normal (a união genital ou coito) e desvios quanto ao objeto sexual 

normal (o objeto heterossexual, adulto ou reprodutivamente capaz). Essa proposta, por um lado, 

chama a atenção para a extrema limitação do conceito de sexualidade como reprodução: ao definir 

de forma assim restritiva a meta e o objeto da sexualidade, esse conceito implica deixar de fora não 

apenas as perversões (universalmente reconhecidas e condenadas como sexuais), mas também as 

práticas corriqueiras e, em princípio, não patológicas do prazer preliminar (Vorlust), isto é, as carícias, 

beijos e outras ações que preparam mesmo um casal heterossexual para a realização do coito. 

Entretanto, por outro lado, essa classificação esboçada por Freud coloca em primeiro plano as noções 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 48 

de meta e de objeto como elementos centrais de uma definição de sexualidade. Se o conceito de 

sexualidade como reprodução os restringe excessivamente (ao coito e ao objeto adequado ao coito 

para fins de fecundação), é preciso então se perguntar até onde é necessário ampliar seu alcance. 

Do lado do objeto, parece ser difícil encontrar qualquer limite para a sua variação, uma vez 

rompida a restrição do objeto reprodutivamente adequado. A fenomenologia clínica das perversões 

revela que o objeto pode ser do mesmo sexo, pode ser um animal ou um cadáver e, no fetichismo 

mais extremo, pode ser virtualmente qualquer coisa: um objeto inanimado ou, mesmo, inexistente 

(no caso apresentado por Freud em 1927 para ilustrar sua análise do fetichismo, o fetiche em questão 

era um “brilho no nariz”alucinatório ou quase alucinatório). Ora, dizer que a sexualidade pode ter 

virtualmente qualquer objeto equivale a dizer que ela, enquanto tal, não tem objeto, no sentido de que 

não pode ser definida ou ter o seu limite traçado pela referência a certo tipo de objetos. Essa 

consequência da consideração das perversões é formalizada metapsicologicamente pela 

caracterização do objeto da pulsão como indefinidamente variável (Freud, 1915/1975). Ainda nos 

“Três ensaios”, ela é assumida pela caracterização da sexualidade infantil – a matriz originária da 

sexualidade – como autoerótica, isto é, como prescindindo do objeto para alcançar a satisfação. Em 

uma palavra, uma vez que a sexualidade é, em si mesma, autoerótica que ela pode ter, em princípio, 

qualquer objeto, e este só surge como um resultado mais ou menos tardio do seu desenvolvimento. 

No tocante à meta, as perversões revelaram, igualmente, que, mesmo na presença de um objeto 

adequado à reprodução (um ser humano adulto, do sexo oposto etc.), a sexualidade pode buscar metas 

totalmente afastadas da união genital ou coito: os exemplos paradigmáticos de Freud são os pares 

voyeurismo/exibicionismo e sadismo/masoquismo, em que a união genital é substituída pelas ações 

de ver e ser visto pelo objeto ou de infligir-lhe ou sofrer dor. No entanto, embora a reprodução não 

esteja necessariamente possibilitada como meta, tal como ocorre com o coito, há sempre alguma 

espécie de prazer corporal envolvido no ato sexual. A meta que se pode, então, universalmente atribuir 

a sexualidade é a busca de um prazer corporal desvinculado de qualquer consideração pelas demais 

funções biológicas desempenhadas pelas partes do corpo envolvidas (seja ela a reprodução ou 

qualquer outra). Essa definição da meta sexual evidencia ainda o nexo com as perversões, a partir de 

cuja consideração ela pôde ser enunciada. A sexualidade infantil e a sexualidade como um todo 

resultarão daí definidas como originariamente perversas: 

Tampouco me queixo se vocês acharem o parentesco entre a atividade sexual infantil e as 

perversões sexuais algo muito surpreendente. Mas é, de fato, autoevidente que, se uma criança tem 

uma vida sexual, ela, com certeza, será de tipo perverso; pois, exceto por algumas sugestões obscuras, 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 49 

a criança carece daquilo que faz da sexualidade uma função reprodutiva. Por outro lado, o abandono 

da função reprodutiva é o traço comum de todas as perversões. Nós efetivamente descrevemos uma 

atividade sexual como perversa se ela abdicou da meta da reprodução e busca a obtenção de prazer 

como uma meta independente da mesma. Então, como vocês verão, o ponto de ruptura e de virada no 

desenvolvimento da vida sexual está em ela tornar-se subordinada aos propósitos da reprodução. A 

tudo que acontece antes dessa reviravolta e, igualmente, que a desconsidera e visa somente a obtenção 

de prazer é dado o nome pejorativo de ‘perverso’ e, como tal, é proscrito. (Freud, 1917a/1975, p. 316) 

Da mesma forma como a tese do autoerotismo originário da sexualidade resultou da ampliação 

do conceito do objeto sexual, a outra característica principal que Freud atribuiu à sexualidade infantil 

– seu polimorfismo, isto é, o fato de as diversas zonas erógenas buscarem atingir suas metas 

independentemente umas das outras – deriva também dessa ampliação da noção mesma da meta 

sexual. Assim como o autoerotismo, essa característica é pensada como uma propriedade originária 

da sexualidade como um todo. O prazer de órgão (Organlust) atribuído à sexualidade infantil pode 

ser assim entendido como uma característica geral da sexualidade quando descrito no plano 

exclusivamente pulsional, no qual, justamente, não se pode esperar encontrar a especificação do 

objeto. 

Até aqui, a redefinição freudiana do conceito de sexualidade parece consistir simplesmente 

em uma ampliação de sua significação e, consequentemente, de seu campo de aplicação. Contudo, 

quando se considera retrospectivamente seu ponto de partida, pode-se interpretar diferentemente o 

sentido daquele conceito de sexualidade como restrita à reprodução, de cuja crítica Freud partiu. De 

fato, contrastar aquela formulação com a que Freud propõe em substituição faz ressaltar a sua extrema 

insuficiência, isto é, o fato de que ela deixa de fora quase tudo o que efetivamente ocorre no campo 

da sexualidade. No limite, pode-se dizer que tamanho descompasso é um indício de que sequer se 

tratava de um efetivo conceito de sexualidade – fosse bom ou ruim –, mas de uma norma sexual 

apresentada pela medicina como se fosse uma definição. Em outras palavras, a crítica freudiana da 

sexualidade pode ser reconstruída como implicando que identificar sexualidade e reprodução não é, 

de forma alguma, uma descrição daquilo que a sexualidade é, e sim uma prescrição daquilo que a 

sexualidade deveria ser – daquilo que seria aceitável como prática sexual dentro de certo contexto 

histórico-social, com a sua moralidade específica, seus valores, e assim por diante. A própria ideia de 

perversão (Abirrung) em cujo contexto essa reflexão foi conduzida implica a ideia de desvio em 

relação a um padrão estabelecido. De fato, a única justificativa que poderia ser – e era – fornecida 

para considerar as perversões como sexuais e, ainda assim, sustentar a equiparação entre sexualidade 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 50 

e reprodução era que, nesses casos, tratava-se de uma sexualidade anormal – em geral, patológica e 

constitucionalmente anormal, resultando de alguma espécie de tara hereditária etc. Em contraste, a 

posição de Freud foi a de recusar essa desqualificação e incluir as práticas perversas em uma 

concepção geral da sexualidade: 

 

[…] que atitude devemos adotar para com essas formas não usuais de satisfação sexual? […] 

Se […] argumentarmos que não precisamos deixar nossas concepções sobre a vida sexual 

serem desencaminhadas por elas, por serem todas aberrações e desvios da pulsão sexual, uma 

resposta séria é requerida. A não ser que possamos compreender essas formas patológicas de 

sexualidade e coordená-las com a vida sexual normal, não podemos tampouco compreender a 

sexualidade normal. Em suma, resta-nos a tarefa inevitável de fornecer uma explicação teórica 

completa de como essas perversões podem ocorrer e de sua conexão com o que é descrito 

como sexualidade normal. (Freud, 1917a/1975, pp. 306-307) 

 

Tratar-se-ia para Freud, portanto, não tanto de substituir um conceito ruim de sexualidade por 

um conceito melhor, mas antes de substituir uma norma sexual que se passava por conceito por uma 

definição daquilo em que a sexualidade efetivamente consiste. Sua posição tampouco pode ser 

descrita como programaticamente libertária, como já foi interpretada por alguns (Foucault, por 

exemplo), apenas para decepcionarem-se depois com as supostas recaídas normalizantes de Freud. 

Não se tratava para Freud de propor a substituição de uma norma repressiva por outra norma, mais 

flexível ou permissiva, mas sim de retirar a consideração da sexualidade de uma perspectiva 

normativa, fosse ela qual fosse, e colocá-la em um registro científico que, a seu ver, deve operar com 

definições descritivas, e não com prescrições: “Mas para a ciência isso não basta. Por meio de 

investigações cuidadosas […], chegamos a conhecer grupos de indivíduos cuja ‘vida sexual’ se 

desvia, da maneira mais surpreendente, da figura usual da média”(Freud, 1917a/1975, p. 304). 

No entanto, se Freud aparentemente teve sucesso na desconstrução e no questionamento da 

norma reprodutiva da sexualidade, isso não quer dizer que ele tenha sido igualmente bem-sucedido 

em expurgar sua concepção da sexualidade de toda e qualquer consideração de ordem normativa. De 

fato, como diversos de seus críticos já apontaram, a teoria freudiana tende a tomar a sexualidade 

masculina como um modelo a partir do qual pensar a sexualidade feminina. Como resultado, esta 

última aparece definida como uma variação da primeira ou como uma versão imperfeita da primeira. 

A forma principal como isso se manifesta na teoria está na centralidade concedida ao falo – conceito 

que designa o conjunto dos efeitos simbólicos ou imaginários do órgão sexual masculino na economia 

psíquica tanto do homem quanto da mulher –, no desenvolvimento da teoria do complexo de castração 

e do complexo de Édipo, que complementam a visão freudiana da sexualidade nos anos posteriores 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 51 

à primeira publicação dos “Três ensaios”. Isso teria resultado, entre outras coisas, equiparações 

infelizes, por parte de Freud, entre feminilidade e passividade, generalizando injustificadamente uma 

característica contingente à posição da mulher na sociedade ocidental em um certo momento da sua 

história. Dessa atitude proviriam ainda formulações ainda mais questionáveis, como a malfadada 

“inveja do pênis”, que não apenas coloca as características da sexualidade feminina na dependência 

de certa definição da sexualidade masculina, como ainda eleva esta última à condição de ideal 

inalcançável para a realização sexual da mulher, que estaria assim condenada a esforços inúteis de 

compensar a sua “deficiência”, quer sob a forma neurótica da histeria, quer mediante a satisfação 

substitutiva socialmente aceita da decepção fálica em que consistiria a maternidade. 

Gabbi Jr. (2005) interpreta nesses termos a concepção da feminilidade pressuposta na análise 

freudiana do caso Dora. A dificuldade de reconhecer e atribuir o devido peso à escolha de objeto 

homossexual da paciente não teria, segundo ele, resultado tão somente de um ponto cego 

transferencial de Freud, como este mesmo admitiu, mas, sobretudo, da impossibilidade teórica de 

conceber a feminilidade fora do modelo da castração. Segundo essa visão, a posição feminina seria 

obtida por subtração relativamente à posição masculina – grosso modo, uma mulher seria um homem 

privado do falo. Daí a centralidade da figura paterna na dinâmica do complexo de Édipo a partir da 

qual Freud tenta compreender a histeria de Dora. Não haveria, assim, a possibilidade de uma escolha 

homossexual feminina que não fosse derivada de uma escolha edípica primariamente direcionada ao 

pai: 

 

Mas essa castração, para nós, seria precisamente a fantasia teórica freudiana, segundo a qual 

toda relação amorosa pressupõe a passagem pelo pai. Não há como existir para Freud um 

vínculo amoroso entre duas mulheres que não tenha como termo de mediação a figura paterna. 

(Gabbi Jr., 2005, p. 199) 

 

Para o autor, a temática da bissexualidade originária que permeia a análise de Dora estaria 

comprometida com essa visão fálica da sexualidade que domina a teorização freudiana sobre o 

complexo de Édipo. Nessa perspectiva, o falo seria um elemento essencial da masculinidade que, por 

sua vez, representaria o essencial da sexualidade em geral, de tal maneira que a feminilidade surgiria 

como uma modificação secundária e, no limite, potencialmente patológica dessa sexualidade 

originariamente masculina. A única solução seria, então, o abandono da hipótese da bissexualidade: 

 

Uma possível saída para a psicanálise seria considerar o falo como tendo a função de ser um 

operador da sexualidade e não como sendo a essência do masculino. Isto é, afastar a concepção 

da bissexualidade […] que se expressa pela suposição de que haveria uma composição entre 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 52 

duas substâncias, a masculina e a feminina. Em Freud, a última é sempre entendida como 

elemento perturbador do sistema. (Gabbi Jr., 2005, p. 200) 

 

Em suma, os problemas da teoria e da clínica freudiana da histeria, sobretudo no que se refere 

à conceitualização da transferência, seriam consequências dessa “ausência de uma concepção positiva 

da feminilidade”(Gabbi Jr., 2005, p. 200). 

Birman (2006) identifica esse mesmo tipo de problema na teorização freudiana sobre a 

feminilidade. No entanto, ele reconhece também a presença de outro modelo que permitiria uma 

abordagem mais promissora da sexualidade na psicanálise, inclusive no que diz respeito à discussão 

das consequências éticas e políticas das diferenças relacionadas ao gênero – um tema central das 

formas de pensamento da assim chamada pós-modernidade. Ele parte da distinção proposta por 

Laqueur entre dois modelos historicamente constituídos – o modelo do “sexo único”e o modelo da 

“diferença sexual”– utilizados para a consideração diferencial da sexualidade masculina e feminina: 

 

Em A fábrica do sexo, o historiador Laqueur propõe a existência de dois diferentes paradigmas 

sobre as relações entre os sexos, forjados pelo Ocidente da Antiguidade até a modernidade. O 

primeiro paradigma, esboçado por Aristóteles e desenvolvido posteriormente por Galeno na 

sua forma definitiva, enunciava a existência do sexo único, que perdurou até o século XVIII. 

O segundo, constitutivo da modernidade, foi formulado ao longo do século XVIII e expôs o 

conceito da diferença sexual. (Birman, 2006, pp. 169-170) 

 

O primeiro enfatizaria uma hierarquia entre a masculinidade e a feminilidade, com o sexo 

masculino ocupando uma posição superior. Ele seria identificado com a perfeição, a completude e a 

atividade, enquanto o sexo feminino ocuparia uma posição subordinada, identificando-se com a 

imperfeição e a passividade. A nuança que esse autor introduz no exame do problema da sexualidade 

em Freud está em reconhecer que, embora Freud tenha claramente adotado o modelo do sexo único 

(a sexualidade fálica) ao longo da maior parte de sua reflexão, o outro modelo também comparece na 

formação de seu pensamento, manifestando-se, ainda que tardiamente, na hipótese até certo ponto 

surpreendente de uma feminilidade originária: 

 

O que nos interessa destacar aqui, inicialmente, foi como Freud conjugou, na sua leitura da 

sexualidade, os dois paradigmas anteriores, introduzindo, no modelo da diferença sexual, 

características fundamentais do modelo do sexo único. Um amálgama desses dois modelos foi 

aqui forjado. A centralidade atribuída ao falo, no inconsciente sexual enunciado por Freud, era 

fundamental, na medida em que aquele, na sua relação de identidade e de diferença com o 

pênis, seria, então, a marca indelével do sexo único no campo do discurso freudiano. […] Pela 

segunda, no entanto, enunciada apenas no final daquele discurso, a feminilidade estaria na 

origem, invertendo, pois, a tradição do patriarcado. Nesse contexto, as figuras do masculino e 

do feminino seriam defesas articuladas em torno do falo contra a feminilidade originária, de 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 53 

maneira que a feminilidade estaria no fundamento do erotismo e seria a forma básica de 

subjetivação. (Birman, 2006, p. 174-175) 

 

Essa segunda posição se manifestaria bem tardiamente em Freud, em um de seus últimos 

trabalhos – e, além disso, indiretamente, no exame das dificuldades e resistências que decorrem da 

análise de uma rejeição, tanto nos homens quanto nas mulheres, dessa forma primordial de 

feminilidade. Esta seria identificada com a passividade inicial inevitável de ambos os sexos nas suas 

relações com o mundo e com os outros, inserindo-se no tema mais amplo das consequências psíquicas 

da prematuração e do desamparo do ser humano ao nascer. Ainda, segundo Birman, “foi desse fundo 

originário da feminilidade que algumas novas figuras se destacaram na cartografia do inconsciente, 

sendo então delineadas pelo discurso freudiano no seu desdobramento teórico final. Cabe destacar 

aqui a figura do desamparo […]”(Birman, 2006, p. 177). O tema do desamparo – o fator biológico 

determinante no psiquismo, segundo Freud – é uma das manifestações da importância crescente que 

a biologia tem para Freud nesse período final da sua obra. Não é surpreendente, então, que essa 

mesma ênfase reapareça explicitamente no momento em que essa recusa da feminilidade originária 

está em questão. Diz Freud: “[…] para o campo psíquico, o campo biológico, de fato, desempenha o 

papel de fundamento subjacente. O repúdio da feminilidade pode não ser outra coisa que um fato 

biológico, uma parte do grande enigma do sexo”(Freud, 1937/1975, p. 252). 

Essa feminilidade originária escaparia, assim, à lógica fálica que caracteriza a diferenciação 

entre o masculino e o feminino, a qual só se constrói a partir dessa recusa inaugural: 

 

No entanto, em “Análise com fim e análise sem fim”, o discurso freudiano assumiu outra 

direção de leitura, na qual a feminilidade passaria a se inscrever agora na origem. A 

feminilidade seria uma forma de sexo originário, diferente, pois, do masculino e do feminino, 

um outro sexo, justamente porque não seria marcado pelo falo. Por isso mesmo, homens e 

mulheres construídos pela lógica fálica repudiariam e teriam horror da feminilidade. Vale 

dizer, as condições masculina e feminina seriam sempre fálicas em oposição à feminilidade 

repudiada. (Birman, 2006, 176) 

 

É interessante notar que, quando Freud introduz essa noção de uma feminilidade originária, 

ele, no mesmo ato, caracteriza a célebre inveja do pênis como uma forma especificamente feminina 

de repúdio àquela feminilidade (a manifestação tipicamente masculina seria o esforço para escapar a 

uma atitude passiva diante de outros homens). A inveja do pênis deixa, assim, de ser remetida a um 

complexo de masculinidade qualquer da mulher e, com isso, de se encontrar subordinada a uma 

sexualidade originariamente fálica (isto é, masculina). Ao contrário, essa sexualidade fálica, em suas 

diferentes manifestações (inveja do pênis para a mulher, angústia de castração para o homem) seria o 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 54 

resultado da atitude defensiva, própria de ambos os sexos, diante de uma posição inicial passiva 

comum que, segundo os próprios termos em que Freud desenvolveu até aqui sua teoria sexual, só 

pode ser caracterizada como feminina. É nesse sentido que, segundo Birman, haveria, enfim, em 

Freud, a constituição de um modelo híbrido que combina elementos tanto do modelo do sexo único 

quanto do modelo da diferença sexual. Nas palavras de Freud: 

 

Os dois temas [a inveja do pênis e a luta contra uma atitude passiva] estão vinculados à 

distinção entre os sexos; um é tão característico dos homens quanto o outro é característico 

das mulheres. Apesar da dissimilaridade de seu conteúdo, há uma óbvia correspondência entre 

eles. Algo que ambos os sexos têm em comum foi forçado, pela diferença entre eles, a 

diferentes formas de expressão. […] O que é comum aos dois temas foi distinguido, muito 

cedo, pela nomenclatura psicanalítica como uma atitude com relação ao complexo de 

castração. […] Penso que, desde o começo, repúdio da feminilidade teria sido a descrição 

correta dessa característica notável da vida psíquica dos seres humanos. (Freud, 1937/1975, p. 

250) 

 

No entanto, essa manifestação tardia do modelo da diferença sexual não é absolutamente sem 

precedentes em Freud. De fato, no período final de sua obra, pelo menos a partir de O ego e o id, 

pode-se observar seu empenho em superar a limitação em sua teoria da sexualidade que era colocada 

pelo fato de a sexualidade masculina ter sido privilegiada em primeiro lugar e pela ideia de que se 

poderiam obter as características da sexualidade feminina simplesmente invertendo os seus termos. 

Em outras palavras, Freud reconhece que, até então, procedera como se os dois sexos fossem uma 

espécie de imagem espelhada um do outro, de tal modo que a descrição da masculinidade fosse 

suficiente para obter uma descrição adequada da feminilidade, fazendo-se as devidas conversões. O 

lugar onde isso fica mais evidente é no desenvolvimento da teoria do complexo de Édipo. Em 

primeiro lugar, Freud passa a reconhecer, explicitamente, que a forma direta do complexo é apenas 

uma parte da história: tanto o menino como a menina podem, em diferentes momentos, identificar-se 

e tomar os progenitores de ambos os sexos como objeto. É necessário levar em conta, diz ele, “o 

complexo de Édipo mais completo, que é duplicado, positivo e negativo, e é devido à bissexualidade 

originariamente presente na criança”(Freud, 1923/1975, p. 33). 

Esse reconhecimento, por sua vez, contribuirá para a ruptura da tese da simetria entre o Édipo 

feminino e masculino. Por exemplo, ele abre caminho para o reconhecimento pleno de que o primeiro 

objeto de ambos os sexos é o mesmo (a mãe) e, por conseguinte, o menino se encontra, a princípio, 

no complexo de Édipo dito direto (escolha do progenitor do sexo oposto), enquanto a menina se 

encontra no Édipo dito invertido (escolha do progenitor do mesmo sexo). Uma série de diferenças 

decorre daí, concernente a como e por que cada um dos sexos passa pelas diversas fases da dinâmica 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 55 

edípica. O mais importante, no entanto, é que essa mudança de atitude abre caminho para a ruptura 

com o que Birman descreve como o modelo do sexo único: Freud passa a reconhecer que não é mais 

possível tomar o sexo masculino como parâmetro para uma concepção do feminino. É interessante 

notar como o reconhecimento dessa impossibilidade tende a se expressar no sentido da necessidade 

de pensar o problema dos gêneros em termos de diferença, e não mais de carência relativa a um 

modelo ideal: 

 

Ao examinarmos as formas psíquicas mais precoces assumidas pela vida sexual das crianças, 

acostumamo-nos a tomar como objeto de nossas investigações a criança masculina, o menino. 

Com as meninas, assim supúnhamos, as coisas deviam ser semelhantes, embora, de uma 

maneira ou outra, elas devessem ser, não obstante, diferentes. O ponto do desenvolvimento 

em que residia essa diferença não podia ser claramente determinado. (Freud, 1925/1975, p. 

249) 

 

Ainda que Freud tenda a resvalar de volta aos termos do modelo masculino – de onde resultam 

suas formulações mais criticadas como imposição de uma concepção fálica da sexualidade à mulher 

–, mesmo essas formulações podem adquirir um sentido mais nuançado quando consideradas no 

contexto dessa reflexão sobre as diferenças. Assim, a visão da mulher como “castrada”– com a 

consequente nostalgia do falo, “inveja do pênis”, etc. – aparece como uma reação típica e 

especificamente feminina à descoberta traumática da diferença sexual, enquanto a reação típica 

masculina seria a angústia de castração: “Assim se produz a diferença essencial de que a menina 

aceita a castração como um fato consumado, enquanto o menino teme a possibilidade da sua 

ocorrência”(Freud, 1924/1975, p. 178). No entanto, para além do tipo de efeito subjetivo específico 

que essa descoberta tipicamente provoca em cada sexo, está o fato de que a castração enquanto trauma 

– no sentido psicanalítico, de abandono forçado da posição narcísica – é comum a ambos os sexos, 

assim como o complexo de castração, que designa o conjunto dos efeitos da descoberta da diferença 

e dos esforços de elaborá-la. Em outras palavras, o que ambos os sexos descobrem é o caráter 

incontornável da diferença, ainda que essa descoberta possa, em certo contexto contingente de 

valorização da posição masculina, ser tipicamente vivida pela menina como a descoberta de uma 

falta. 

 

A diferença entre o desenvolvimento sexual de homens e mulheres no estágio que estivemos 

considerando é uma consequência inteligível da distinção anatômica entre seus genitais e da 

situação psíquica envolvida nela; ela corresponde à diferença entre a castração consumada e a 

que foi apenas ameaçada. (Freud, 1925/1975, pp. 256-257) 

 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 56 

Embora Freud não assuma claramente essa posição, talvez ela não seja incompatível com o 

que ele de fato formula, pelo menos em alguns de seus aspectos. Em suma, seria possível dizer que, 

na consideração dos problemas ligados às diferenças de gênero em sua teoria sexual, Freud oscila 

entre um discurso sobre a falta – ligado ao modelo do sexo único – e um discurso sobre a diferença. 

Na medida em que o primeiro predomine, teríamos todos os problemas de uma desvalorização, em 

última instância, ideologicamente comprometida do feminino na sua relação com o masculino.1 Na 

medida em que predomine o segundo, haveria maiores possibilidades de uma teorização psicanalítica 

mais equilibrada sobre a diferença sexual e, assim, a possibilidade também de uma contribuição mais 

proveitosa da psicanálise aos estudos de gênero. Apesar de suas limitações, parece haver um 

movimento bastante claro do pensamento de Freud nessa segunda direção, culminando, por exemplo, 

na hipótese de uma feminilidade originária, em clara ruptura com o primado do falo. 

  

3. Lacan: as figuras da falta e os sintomas do desconforto 

No mesmo texto em que expõe a convivência, em Freud, de dois modelos conflitantes sobre 

a natureza da sexualidade, Birman considera a posição de Lacan como menos promissora e, à sua 

maneira, mais comprometida com uma concepção fálica da sexualidade, com todas as suas 

consequências éticas e políticas: 

 

[…] a tese sustentada pelo discurso de Lacan concede fundamento teórico para a lógica, a ética 

e a política do patriarcado, pela qual a figura do pai, como signo de exceção e representante 

da Lei, confere uma aura de superioridade hierárquica da figura do homem em relação à da 

mulher. […] Num mundo em que o discurso feminista, inicialmente, e o gay, em seguida, 

romperam radicalmente com os pressupostos do patriarcado, no qual as mulheres passaram a 

demandar a igualdade de direitos com os homens e os homossexuais pretenderam legitimar a 

sua condição homoerótica, o discurso lacaniano fica mal das pernas […]. (Birman, 2006, p. 

168) 

 

Deixando de lado o terreno específico da sexualidade, talvez se possa argumentar que esse 

tipo de posicionamento lacaniano é um sintoma de certas tomadas de posição suas que, por um lado, 

são perfeitamente inaugurais e definem grande parte do sentido de seu pensamento; por outro, 

acarretam consequências que repercutem em questões às vezes bastante distantes daquelas em que 

 
1 Na conferência introdutória sobre A feminilidade, Freud restringe consideravelmente a equação simples entre 

feminilidade e passividade: “Mesmo na esfera da vida sexual humana, vocês logo verão quão inadequado é fazer o 

comportamento masculino coincidir com a atividade e o feminino com a passividade”(Freud, 1933/1975, p. 115). Ele 

inclusive reconhece o viés social implicado nessa equivalência: “Mas nisso devemos nos acautelar para não subestimar a 

influência dos costumes sociais que […] forçam a mulher a situações passivas”(Freud, 1933/1975, p. 116). 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 57 

essas posições são explicitamente assumidas. Uma delas, que é central para os temas aqui em 

discussão, pode ser identificada na generalização ou universalização de um discurso sobre a falta que 

é uma das características mais chamativas e, inclusive, celebradas da psicanálise lacaniana. Como se 

viu acima, Freud oscila entre um discurso sobre a falta e um discurso sobre a diferença em sua teoria 

sexual. Na medida em que predomine o discurso sobre a falta – expresso na insistência em temas 

como a castração feminina e a inveja do pênis –, sua concepção tende a tomar a sexualidade masculina 

como um padrão ou norma a partir da qual concebe a sexualidade feminina. Com isso, ele reintroduz 

a visão normativa que criticara inicialmente no tocante à identificação entre sexualidade e reprodução 

e, assim, fracassa, pelo menos parcialmente, em expurgar sua teoria sexual de toda espécie de 

normatividade e atribuir uma significação exclusivamente descritiva às categorias que emprega para 

teorizar sobre o comportamento sexual. Ao contrário, a prevalência de um discurso sobre a diferença 

– para onde sua teoria parece se encaminhar ao final – ofereceria perspectivas mais promissoras. 

Em Lacan, essa ambiguidade inexiste. Ele assume, desde muito cedo, o que se designa aqui 

como um discurso sobre a falta e, de fato, o amplia e lhe concede um alcance que este jamais 

encontrara em Freud. Se for verdade que esse tipo de posicionamento tende a conduzir a uma visão 

normatizante do sujeito – seja este o sujeito da sexualidade ou de qualquer outro ato psíquico –, 

haveria uma espécie de risco normativo inerente à psicanálise lacaniana. Por um lado, isso permite 

compreender melhor a limitação “patriarcal”de sua visão dos problemas ligados ao gênero que foi 

apontada acima, ao inseri-la em um contexto teórico ampliado. Esse contexto explicaria ainda o 

destaque que outros temas teóricos recebem em Lacan, como o privilégio atribuído ao complexo de 

castração, além do próprio conceito central de Nome-do-Pai2 – este último mais diretamente 

implicado nessa visão patriarcal da sexualidade. Por outro lado, podem-se compreender certos 

desenvolvimentos típicos da teorização lacaniana como sintomas da percepção desse risco normativo 

e do desconforto relativo a suas consequências. Entre esses desenvolvimentos, incluir-se-iam a 

obsessão pelo tema da Lei, a caracterização da psicanálise como um discurso ético e suas teorizações 

mais tardias sobre a sexuação e o problema do gozo feminino. 

O tema da falta é, como se sabe, inaugural e onipresente em Lacan. Ele deriva de sua adesão 

inicial à perspectiva neo-hegeliana disseminada nos meios intelectuais franceses dos anos 30, com 

sua concepção do desejo como negatividade, isto é, como negação do dado natural que engendra a 

realidade propriamente humana. Essa perspectiva faz-se notavelmente presente na releitura 

 
2 A esse respeito, Birman observa ainda que, no contexto sociocultural contemporâneo, “[…] o Nome-do-pai está em 

processo evidente da liquidação”(Birman, 2006, p. 169). 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 58 

antropologizante da Fenomenologia do espírito protagonizada por Kojève, cujos passos Lacan segue 

pelo menos durante algum tempo (Simanke, 2002). Com o tempo essa perspectiva antropológica é 

abandonada e esse discurso sobre a falta vai adquirir conotações mais explicitamente ontológicas. 

Suas manifestações mais precoces giram em torno de uma crítica do conceito de relação de objeto 

que deixa clara a origem desse posicionamento em uma concepção do desejo como falta, como algo 

que define a natureza humana. Por exemplo: “a relação do homem não é com esse objeto, mas com a 

falta assumida como via do desejo”(Lacan, 1958, p. 319).Essa concepção, de imediato, revela o 

contexto de uma visão da sexualidade centrada no falo no qual ela se formula: “A criança apreende a 

falta do objeto ligada ao fato de que a mãe deseja o falo, é introduzida numa dialética endereçada à 

falta do objeto”(Lacan, 1958, p. 319). 

O tema da falta em Lacan está indissociavelmente ligado à sua concepção formalista e 

estrutural do simbolismo. Com efeito, em um primeiro momento ele flerta com a hipótese de uma 

carência biológica constitutiva da espécie humana – vejam-se os temas da prematuração do 

nascimento e da neotenia retirados da embriologia de Lodewijk Bolk –, a qual deixaria uma espécie 

de vazio biológico a ser preenchido pelos determinantes simbólicos e imaginários no processo de 

constituição do sujeito. No entanto, logo essa carência será pensada como um efeito da própria entrada 

do sujeito no simbólico e de sua “sujeição”à lei da palavra. As ordens do desejo e a do significante 

convergem, então, em sua função de negação da dimensão natural do sujeito e de sua conaturalidade 

com o objeto. A figura de retórica da metonímia – na reinterpretação formal que o estruturalismo 

linguístico dela faz – servirá então para representar esse modo de operação do desejo, sempre 

explicitamente articulado com a temática da falta. Lacan refere-se assim à: 

 

[…] estrutura metonímica, indicando que é a conexão do significante com o significante que 

permite a elisão pela qual o significante instala a falta do ser na relação de objeto, servindo-se 

do valor de reenvio da significação para investi-la com o desejo visando essa falta que ele 

sustenta. (Lacan, 1957/1966, p. 515) 

 

Com a evolução do pensamento de Lacan, essa noção de falta adquire cada vez mais um 

alcance ontológico, quando então se exprimirá frequentemente como uma “falta para ser”(manque à 

être) do sujeito. Essa noção é colocada no centro mesmo da concepção da prática psicanalítica, por 

exemplo, quando Lacan afirma que é preciso “reconhecer a falta para ser do sujeito como o coração 

da experiência analítica, como o campo mesmo que se desdobra a paixão do neurótico”(Lacan, 

1961/1966, p. 613). Ela não perde, no entanto, suas articulações conceituais com a teoria do 

significante e a função constitutiva do desejo, muito antes pelo contrário. Assim, ainda nesse mesmo 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 59 

texto, ao comentar a análise de um sonho de uma paciente de Freud que envolvia o desejo de comer 

caviar, Lacan diz: 

 

Vejamos, por ora, que o desejo, se ele é significado como insatisfeito, o é pelo significante 

“caviar”, na medida em que o significante o simboliza como inacessível, mas que, desde o 

momento em que ele desliza como desejo no caviar, o desejo pelo caviar é sua metonímia, 

tornada necessária pela falta para ser a que ele se atém. […] O verdadeiro dessa aparência é 

que o desejo é a metonímia da falta para ser. (Lacan, 1961/1966, p. 622) 

 

A referência dessa ideia de uma falta ontologicamente constitutiva à temática do falo – que 

estava dada desde o início – permanece como uma característica central da perspectiva lacaniana 

sobre a sexualidade: “Fica claro, por isso, que a análise revela que o falo tem a função de significante 

da falta para ser que determina, no sujeito, sua relação com o significante”(Lacan, 1960/1966, p. 710). 

A redefinição que Lacan faz do falo como “significante da falta”é um dos aspectos mais celebrados 

de suas teorias. Com isso, ele quer dizer que o falo é o símbolo da diferença sexual, nessa concepção 

formal do simbolismo que ele retira do estruturalismo e que se condensa no conceito de significante. 

Entretanto, o fato de que a consideração da diferença é reconduzida à perspectiva da falta fica bem 

caracterizada pela referência ao falo explicitamente definido como o significante da falta. Mesmo que 

essa falta seja, evidentemente, definida como constitutiva do sujeito em geral, não é irrelevante que 

ela se expresse mediante esse privilégio concedido a um conceito que representa o conjunto dos 

efeitos imaginários e simbólicos, na economia psíquica, da presença ou ausência do órgão masculino. 

Em suma, essa significação cada vez mais ontológica que a noção de falta assume em Lacan não 

encobre o fato de que, em seu pensamento, o predomínio do discurso da falta sobre o da diferença 

(ou a redução do segundo ao primeiro) seja bem mais decidido do que em Freud. O próprio destaque 

concedido ao conceito de falo – em Freud, uma noção bem mais discreta e de alcance muito mais 

restrito – evidencia isso muito bem, ainda que Lacan se esforce, como de costume, para estabelecer 

uma filiação freudiana para essa ideia: 

 

De qualquer modo, reencontra-se a ideia de estrutura que a abordagem de Freud introduziu, a 

saber, que a relação de privação ou de falta para ser que o falo simboliza se estabelece como 

derivação da falta para ter, que é engendrada por toda frustração particular ou global da 

demanda […]. (Lacan, 1964/1966, pp. 729-730) 

 

O alcance concedido à noção de falta torna-se, de fato, um argumento importante para o 

abandono, por parte de Lacan, da perspectiva antropológica – ou, pelo menos, para a assunção de 

uma espécie de antropologia negativa, em que o problema clássico da antropologia filosófica (o ser 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 60 

do homem) se metamorfoseia na questão da falta para ser que faz o homem. Essa ideia permeia boa 

parte das elaborações lacanianas mais tardias, mas, em alguns momentos, ela se exprime da forma 

mais inequívoca possível: “De fato, a psicanálise refuta toda ideia do homem até aqui apresentada. É 

preciso dizer que todas elas, por mais numerosas que fossem, não se atinham a nada antes da 

psicanálise. O objeto da psicanálise não é o homem, é aquilo que lhe falta”(Lacan, 1966a, p. 13). 

Por mais distante que possa parecer da perspectiva freudiana, essa espécie de antropologia 

negativa (ou, mesmo, ontologia negativa)3 também é, retrospectivamente atribuída a Freud, quando 

se trata de discutir o problema das consequências éticas da psicanálise: “Freud certamente fala ao 

coração desse nó de verdade em que o desejo e sua regra dão-se as mãos, a esse ‘isso’ em que sua 

natureza participa menos do ente do homem que dessa falta para ser da qual ela porta a marca”(Lacan, 

1986a, p. 176). 

Seja como for, essa articulação entre a falta para ser, o falo e o desejo se prolonga até os 

confins do pensamento lacaniano, inclusive se exprimindo em uma referência a Espinosa que a 

amarra às origens da teoria na tese de psiquiatria de 1932, colocada inteiramente sob a égide dessa 

referência. Desejo, falo, castração e falta: são esses os ingredientes dessa ontologia negativa do sujeito 

que, como em Freud – mas mais acentuadamente ainda – se ancora no campo da sexualidade para 

dali ser extrapolada para a totalidade da vida psíquica: “Em seu desejo, o psicanalisante pode saber o 

que ele é. Pura falta, enquanto (– φ)4 , é por meio da castração, seja qual for o seu sexo, que ele 

encontra lugar na relação dita genital”(Lacan, 1978, p. 16). A referência inaugural a Espinosa retorna 

seguidamente nesse contexto; sua menção aqui serve para documentar a permanência dessa posição 

teórica ao longo de todo o desenvolvimento da reflexão de Lacan sobre o sujeito, que antecede mesmo 

o seu comprometimento mais sistemático com a psicanálise: 

 

Há ou não o sentimento de que alguma coisa se repete em sua vida, sempre a mesma, e de que 

isso é o que é mais ele? O que é essa alguma coisa que se repete? Um certo modo do Gozar. 

O Gozar do ser falante se articula, é por isso mesmo que ele vai até o ponto do estereótipo, 

mas um estereótipo que é bem o estereótipo de cada um. Há alguma coisa que testemunha 

sobre uma falta verdadeiramente essencial. Mesmo os filósofos – é verdade que atrasados com 

relação a Espinosa – tinham chegado à conclusão de que a essência do homem é o desejo. 

(Lacan, 1974, pp. 5-6) 

 
3 “Por onde se percebe que o ser do sujeito é a sutura de uma falta”(Lacan, 1966b, p. 270). Para maiores desenvolvimentos 

sobre a questão de uma ontologia negativa em Lacan – a saber, de uma ontologia que conceda todo o seu peso à 

irredutibilidade das determinações negativas na constituição do real –, veja-se Safatle (2006) e Dunker (2006), entre 

outros. 
4 O símbolo (– φ) na escrita lacaniana designa o falo simbólico, isto é, o significante da falta propriamente dito, enquanto 

(+ φ) designaria o falo imaginário, que sustenta a fantasia de superação da castração, preenchimento da falta e resgate da 

plenitude narcísica (essa é a função do objeto fetichista, por exemplo). 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 61 

 

Essa referência à Espinosa para exprimir a tese central do desejo como essência do humano 

aparece, em outros contextos, mais diretamente relacionada com os temas da castração e da 

sexualidade fálica: 

 

A falta para ser que constitui a alienação se instala a reduzi-la ao desejo, não que este seja não 

pensar (sejamos espinosistas aqui), mas ele obtém seu lugar por essa encarnação do sujeito 

que se chama castração e pelo órgão da falha que o falo aí se torna. Tal é o vazio tão incômodo 

de abordar. (Lacan, 1968, p. 190) 

 

Espinosa talvez seja a referência filosófica mais duradoura de Lacan, embora seja sempre 

difícil precisar o sentido próprio dessas referências (Simanke, 2005). Lacan, como se sabe, colocou 

uma proposição do Livro III da Ética como epígrafe da sua tese de psiquiatria de 1932: “Uma afecção 

qualquer de cada indivíduo difere da afecção de outro, na medida em que a essência de um difere da 

essência de outro”(Spinoza, 1677/1965, p. 192). A referência ao desejo – a “afecção” que realmente 

interessa Lacan aqui – aparece explicitada na demostratio dessa mesma proposição: “Mas o Desejo é 

a natureza mesma ou a essência de cada um; portanto, o Desejo de cada um difere do Desejo de outro 

na medida em que a natureza ou essência de um difere da essência de outro”(Spinoza, 1677/1965, p. 

192-193). A essa concepção do desejo como essência do sujeito logo viria a se acrescentar a 

concepção do desejo como negatividade, como todas as suas consequências. 

Esse privilégio ou universalização da falta tem diversos efeitos bastante perceptíveis na 

orientação teórica de Lacan. Por exemplo, a valorização do complexo de castração em detrimento do 

complexo de Édipo, inclusive com uma crítica contida endereçada a Freud por ter permanecido 

atrelado ao “ponto de vista da neurose” como resultado de sua visão edípica da subjetividade 

(Juranville, 1987). Mais importantes são as consequências dessa inclinação normativa que se 

manifesta na tese de psiquiatria e se prolonga depois, amparada nesse discurso sobre a falta que se 

generaliza cada vez mais. Em sua obra psiquiátrica, essa atitude era virtualmente inevitável. Lacan 

começa a carreira como médico e como clínico, e as questões normativas são indissociáveis da prática 

médica.5 Elas são, de fato, muito presentes na psiquiatria, em que o problema da saúde mental 

 
5 Não se trata apenas da questão, classicamente analisada por Canguilhem (1966), de que o desenvolvimento histórico da 

medicina ocidental levou ao surgimento, no século XIX, de uma concepção quantitativa da doença, segundo a qual o 

saudável e o mórbido distinguem-se em grau, mas não em natureza. Essa concepção teria levado à identificação do 

conceito estatístico de norma com o de saúde, resultando na oposição entre normal e patológico que dá nome a seu livro. 

O fato de que essa alternativa ainda soe perfeitamente natural (embora o contrário de normal seja “anormal”e o contrário 

de patológico seja “saudável”, evidentemente) mostra como essa concepção continua a repercutir na medicina 

contemporânea. No entanto, o conceito de saúde tem, em si mesmo, uma significação normativa (o que é “melhor”ou 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 62 

dificilmente consegue evitar ser contaminado por considerações de ordem moral. Freud, ao contrário, 

começa como cientista e apenas relutantemente se encaminha para a clínica das doenças nervosas 

para a qual procura transportar a atitude científica forjada inicialmente. Daí a preocupação em separar 

questões normativas e questões de fato na investigação da sexualidade, como se procurou mostrar 

anteriormente. 

As questões iniciais com que Lacan se defronta inicialmente são, além disso, típicas da 

medicina da sua época e fornecem os parâmetros que nortearão suas investigações teóricas 

subsequentes no campo da psicanálise. Um dos exemplos é sua tomada de posição a favor da 

psicogênese das doenças mentais, que se opunha à tese da organogênese (segundo a qual as psicoses 

seriam doenças orgânicas com sintomas psíquicos). A hipótese psicogênica específica que Lacan 

propõe elabora a noção de personalidade como uma estrutura reacional erigida diante das crises 

sociovitais típicas do desenvolvimento (desmame, puberdade, maternidade etc.) e como reação a 

estas. Ele recusa a ideia de uma ruptura entre a personalidade pré-mórbida do doente e a psicose 

propriamente dita, considerando esta última como a construção de uma personalidade psicótica (e 

não como desorganização de uma personalidade previamente normal). Com isso, ele afasta uma 

concepção puramente deficitária dos delírios e sintomas em geral: estas seriam formas em si mesmas 

válidas de conhecimento (a relação cognitiva com o meio ao qual o sujeito reage na construção de 

sua personalidade), mas formuladas a partir de princípios específicos da personalidade delirante, os 

quais, por uma série de razões que têm que ser identificadas caso a caso, estariam em algum grau de 

discordância com aqueles normalmente compartilhados pela organização social na qual o sujeito se 

produz. Dessa maneira, o critério último para distinguir o normal e o patológico acaba sendo definido 

como o assentimento social.6 A psicose seria uma estrutura reacional (personalidade) não sancionada 

pelo meio; o psicótico, aquele que por uma série de acidentes do seu desenvolvimento, em que fatores 

sociais e constitucionais continuamente interagem – não se reconhece nos valores e significações que 

definem a sua realidade social e que, portanto, não pode se fazer reconhecer dentro desta. A temática 

 
“pior”para um organismo etc.), e nenhuma medicina se define sem alguma espécie de oposição entre saúde e doença. De 

fato, a argumentação de Canguilhem enfatiza o caráter individual e singularizante da normatividade orgânica, que ele, 

por sua vez, extrai de sua própria concepção sobre a natureza do fato vital. Sua posição é que a medicina precisa levar em 

conta essa normatividade intrínseca que dá sentido ao que, para cada organismo e em cada circunstância, constitui o 

estado de saúde, em vez de um conceito uniformizante que define o normal como aquilo que é estatisticamente mais 

provável e/ou possui uma intensidade intermediária. No entanto, não se trata de excluir quaisquer considerações 

normativas da concepção da prática médica, o que seria um contrassenso. 
6 Ver Simanke (2002, pp. 128-129) para uma discussão mais detalhada do sentido desse critério. Observe-se desde já, no 

entanto, que, em virtude da hipótese central da tese lacaniana de uma gênese social da personalidade (isto é, do sujeito 

psíquico), o assentimento social de que ele fala cumpre uma função efetivamente constitutiva. O psicótico lacaniano não 

pode ser, de forma simplista, reduzido a um inconformista. 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 63 

do reconhecimento já se delineia, pois aqui se tornará cada vez mais explícita à medida que se 

intensifique o contato de Lacan com o pensamento neo-hegeliano francês nos anos subsequentes. 

Entretanto, o critério para a distinção entre as estruturas clínicas – neurose e psicose, por exemplo – 

fica desde então definido em termos explicitamente normativos: trata-se de um critério segundo o 

qual se decide quais sujeitos podem ser recebidos em certa estrutura e quais não. 

Essa constatação talvez nos ajude a compreender as reverberações igualmente normativas – 

embora, talvez, não mais tão explícitas – de uma noção tão central do pensamento lacaniano como a 

de Nome-do-Pai. Desde o seu surgimento, no início dos anos 50, essa noção se refere à função de 

interdição do pai no complexo de Édipo, de suporte do tabu do incesto etc. Lacan caracteristicamente 

joga com a homofonia entre le nom du père e le non du père para exprimir essa função (Evans, 1997). 

A significação do conceito se amplia e se sistematiza nos anos seguintes, quando então ele passa a 

ser escrito com maiúsculas e com hífen. Ele é definido como o significante fundamental que confere 

identidade simbólica ao sujeito: a repressão – isto é, sua conservação no inconsciente – desse 

significante na saída do Édipo dá origem à neurose, que é o modo de ser do sujeito no interior da 

ordem simbólica (isto é, da estrutura da cultura); a foraclusão7 do mesmo, por sua vez, dá origem à 

psicose, que, correspondentemente, é o modo de ser do sujeito enquanto excluído dessa mesma 

ordem. 

 

É num acidente desse registro do que aí se realiza – a saber, a foraclusão do Nome-do-Pai no 

lugar do Outro – e no fracasso da metáfora paterna que nós designamos a falha que dá à psicose 

sua condição essencial, com a estrutura que a separa da neurose. (Lacan, 1958/1966, p. 575) 

 

É possível, portanto, considerar esse conceito como um desenvolvimento e uma sofisticação 

do critério do assentimento social proposto na tese de psiquiatria, mas que conserva a sua significação 

fundamental, traduzindo-a em termos psicanalíticos e articulando-a com os conceitos freudianos mais 

ou menos amplamente reinterpretados por Lacan (complexo de Édipo, castração, falo etc.): 

 

A Verwerfung será, portanto, tida por nós como foraclusão do significante. No ponto em que 

– nós veremos como – é chamado o Nome-do-Pai, pode, pois, responder no Outro um puro e 

simples furo, o qual, pela carência do efeito metafórico, provocara um furo correspondente no 

lugar da significação fálica. (Lacan, 1958/1966, p. 558) 

 
7 O termo forclusion – que Lacan propõe como uma tradução livre da Verwerfung freudiana – tem uma origem jurídica 

e gramatical, contextos em que as questões normativas são evidentemente centrais. Juridicamente, designa a prescrição 

ou perda de um direito (aparentemente, em suas origens medievais, significava a perda do direito de se abrigar dentro dos 

muros das cidades, daí a seu sentido literal de “ação de trancar do lado de fora”); gramaticalmente, relaciona-se com a 

ideia de negação (o forclusivo é o termo que arremata e estrutura a negação, como o ‘rien’ em ‘je ne sais rien’). 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 64 

 

Embora não seja possível desenvolver longamente esse ponto aqui, vale a pena observar en 

passant que a questão mais específica da feminilidade, quando é examinada por Lacan no contexto 

de sua teorização sobre as psicoses, apresenta uma tendência ao falocentrismo ainda mais acentuada 

do que Freud em seus piores momentos. Quando Freud rompe com a tese da simetria entre o Édipo 

feminino e masculino, como se viu acima, isso se revelou uma oportunidade para avançar uma 

abordagem da feminilidade que escapasse, pelo menos parcialmente, ao modelo normativo masculino 

até então indiscriminadamente utilizado. Em Lacan, ao contrário, a dissimetria entre o 

desenvolvimento psicossexual do menino e da menina será ocasião para uma afirmação ainda mais 

veemente da dependência da feminilidade relativa à simbolização fálica e à passagem inevitável pela 

identificação com o pai (lembremos a crítica que Gabbi Jr. endereçava a Freud acima, exatamente a 

esse propósito). Assim, em sua discussão no caso Dora no seminário sobre as psicoses, Lacan afirma: 

 

Não há, propriamente falando, diríamos, simbolização do sexo da mulher como tal. Em todo 

caso, a simbolização não é a mesma, não tem a mesma fonte, não tem o mesmo modo de 

acesso que a simbolização do sexo do homem. E isso porque o imaginário fornece apenas uma 

ausência ali onde há, em outro lugar, um símbolo muito prevalente. É a prevalência da Gestalt 

fálica que, na realização do complexo edipiano, força a mulher a esse desvio pela identificação 

com o pai e, portanto, durante algum tempo, a tomar os mesmos caminhos que o rapaz. O 

acesso da mulher ao complexo edipiano […] se faz passando pelo pai. (Lacan, 1981, p. 198) 

 

Apenas no Seminário 20 (Lacan, 1975), Lacan reconhecerá a possibilidade de atribuir à 

mulher um gozo não fálico e, com isso, a possibilidade de uma feminilidade não histérica. No entanto, 

esse desenvolvimento tardio de seu pensamento pode ser interpretado, justamente, como sintoma de 

certo desconforto com as consequências normativas de seus pressupostos e como uma tentativa de 

superá-las ou, pelo menos, atenuá-las. O mesmo pode ser dito da evolução de sua concepção sobre o 

sentido e a função do Nome-do-Pai: a partir de certo momento, Lacan deixa de referir-se a esse termo 

no singular, passando a usá-lo no plural – por exemplo, no seminário interrompido de 1963, que se 

deveria intitular Os nomes do pai (Lacan, 1963) e no seminário Les non-dupes errent (Lacan, 1973-

74), em que Lacan explicitamente faz uso da homofonia com “les noms-du-père”. Zenoni discute essa 

evolução interna do pensamento de Lacan e enfatiza a ruptura com uma concepção centralizante e 

normatizante da ordem simbólica anteriormente expressa pelo uso do termo no singular: 

 

O status do Nome-do-Pai muda, então, a partir do momento em que a função de fundamento 

do Outro, a função de autodemonstração do Outro, que ele deveria garantir, evidencia-se como 

impossível. Ao mesmo tempo em que se enfatiza o pai real, o Nome-do-Pai deixa de aparecer 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 65 

como idêntico ao Outro, interno ao Outro, como se fosse sua consistência, para somente 

aparecer como uma máscara, um semblante que vela sua inconsistência. […] Ao fazer isso, 

ele perde sua unicidade, já que termos variados podem cumprir essa função de tapa-buraco, e 

nenhum deles é, por definição, o significante primeiro que está ausente. Se há vários Nomes-

do-Pai, é porque nenhum deles é o Nome-do-Pai: nada corresponde a um nome próprio, todos 

não passam de semblantes. (Zenoni, 2007, p. 22)8  

 

Entretanto, talvez o tema a respeito do qual esse risco normativo da psicanálise lacaniana, o 

esforço para neutralizá-lo e sua conexão com a universalização do discurso sobre a falta se 

manifestem mais claramente, seja a verdadeira obsessão de Lacan pelo tema da Lei, quando articulada 

com sua reflexão sobre a ética da psicanálise. Esse tema é tão distintivo das idiossincrasias de seu 

pensamento que quase basta encontrar o termo “Lei”(principalmente se grafado com maiúscula) em 

um texto psicanalítico para identificá-lo como lacaniano. A lei para Lacan – assim como para Lévi-

Strauss, cuja influência se manifesta claramente aqui – é, acima de tudo, o conjunto de princípios 

universais que governam qualquer troca simbólica: econômica, de parentesco e, acima de tudo, 

linguística. De fato, essa estrutura legal, por assim dizer, da linguagem identifica-se com a própria 

ordem simbólica e, por aí, com a própria instituição da cultura como realidade especificamente 

humana, em ruptura com a ordem natural. A proibição do incesto – introduzida e sustentada pela 

função paterna na dinâmica do Édipo – é tão somente a sua manifestação subjetiva mais evidente. 

Contudo, por essa via, o tema da Lei se articula com o da falta: a proibição do acesso pleno ao gozo 

do objeto pelo pai instancia o fato de que o desejo humano permanece estruturalmente insatisfeito 

não por uma proibição contingente (como pode aparecer em uma fantasia incestuosa, por exemplo), 

mas pelo fato mesmo de que esse desejo é instituído pela própria separação da natureza que engendra 

a realidade humana. Esse desejo é, literalmente, um desejo de nada (um “nada revelado”, nas palavras 

de Kojève, de quem Lacan recebe boa parte dessas ideias) ou, em outras palavras, um desejo puro – 

um desejo que seria pura negatividade. 

É esse desejo puro – desejo enquanto tal, para além de qualquer consideração sobre as 

possibilidades de sua realização – que Lacan virtualmente identifica a sua concepção da 

subjetividade. No entanto, há uma relação estreita entre o desejo e a Lei: “o desejo é o avesso da lei”, 

diz Lacan (1963/1966, p. 787), não apenas porque a lei regulamenta o desejo, mas, acima de tudo, 

porque ela também o engendra (com a proibição, por exemplo) e impõe a sua realização. Lacan, como 

se sabe, reinterpreta o princípio do prazer freudiano como uma diretriz de “gozar o mínimo possível”, 

 
8 Ou ainda: “[…] o Nome-do-Pai multiplica-se em tantos nomes quantos forem os suportes à sua função, tornando-se ao 

mesmo tempo, por causa de sua própria multiplicidade, um artifício, algo que ninguém pode usar sem tomá-lo por aquilo 

que ele não é, sem tomá-lo por um elemento de coesão da ordem simbólica que não existe”(Zenoni, 2007, p. 23). 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 66 

enquanto o imperativo categórico superegoico em estado puro é reinterpretado como um imperativo 

de gozo absoluto. Nada há de surpreendente, portanto, em que Lacan tenha sido levado, em algum 

momento, a abordar o desejo no contexto de suas implicações éticas e morais, inclusive resgatando 

as fórmulas espinosistas mencionadas acima: 

 

O desejo é ou não subjetividade? Essa questão não esperou a análise para ser colocada. Ela 

está aí desde sempre, desde a origem disso que se pode chamar experiência moral. O desejo é, 

ao mesmo tempo, subjetividade: ele é isso que está no coração mesmo de nossa subjetividade, 

o que é mais essencialmente sujeito. Ele é, simultaneamente, algo que é também o contrário, 

que se opõe como uma resistência, como um paradoxo, como um núcleo rejeitado, como um 

núcleo refutável. É a partir daí – eu insisti nisso várias vezes – que toda experiência ética se 

desenvolveu numa perspectiva ao termo da qual nós temos a fórmula enigmática de Espinosa 

de que ‘O desejo, cupiditas, é a essência mesma do homem. (Lacan, 1958-1959, sessão de 

01.07.1959) 

 

A multiplicação dos Nomes-do-Pai pôde ser compreendida, como se viu, como um esforço de 

neutralizar as conotações normativas do conceito na sua formulação original (critério de 

pertencimento ou não à ordem simbólica). Pode-se compreender em um sentido semelhante o esforço 

de Lacan de evitar cuidadosamente uma caracterização de sua ética da psicanálise como qualquer 

espécie de moral prescritiva. Por um lado, quando essa ética impõe ao sujeito não renunciar a seu 

desejo, é a sustentação da relação ao desejo enquanto tal (o “desejo puro”) que ela impõe ao sujeito, 

e não a busca irrefreada de sua realização, que se confundiria com uma espécie qualquer de 

hedonismo. Daí a insistência de Lacan em que a ética da psicanálise passe ao largo de qualquer 

concepção do Bem, seja ele o prazer ou qualquer outro. Entretanto, sem ser uma ética do bem, ela é 

ainda uma ética do dever, como a aproximação com Kant revela, mesmo que a referência 

concomitante a Sade evite que ela se confunda com a prescrição de um ideal ascético. Todavia, não 

basta identificar o imperativo categórico como um imperativo de gozo. Afinal, a moral libertina 

sadeana é ainda uma moral prescritiva: deve-se gozar até o fim. A solução tão celebrada de Lacan foi 

deslocar paradoxalmente sua reflexão ética do registro do ideal para o do real: a ética da psicanálise 

é uma ética do real, que inscreve essa relação imperativa com o desejo no âmago do próprio ser do 

sujeito: 

 

Mais de uma vez, na época em que eu falava do simbólico e do imaginário e de sua interação 

recíproca, alguns entre vocês se perguntaram o que era, afinal de contas, o real. Ora, coisa 

curiosa para um pensamento sumário que pensaria que toda exploração da ética deve visar o 

domínio do ideal, senão do irreal, nós iremos, ao contrário, inversamente, no sentido de um 

aprofundamento da noção do real. A questão ética, na medida em que a posição de Freud aí 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 67 

nos faz progredir, se articula por uma orientação do posicionamento do homem com relação 

ao real. (Lacan, 1986b, p. 20-21) 

 

Ou seja, há uma norma em questão, mas não se trata de uma norma prescritiva, e sim 

constitutiva: o sujeito humano se constitui nessa relação com a negatividade de seu desejo, que ele 

deve, portanto, sustentar, independentemente de quais forem suas crenças morais específicas. Essa 

noção de uma ética do real deixa de parecer uma novidade assim tão grande se for remontada às 

origens lévi-straussianas do discurso de Lacan sobre o Lei. Segundo a formulação célebre da 

significação do tabu do incesto para a justificação teórica da tese da ruptura entre natureza e cultura 

em As estruturas elementares de parentesco, “a proibição do incesto está ao mesmo tempo no limiar 

da cultura, na cultura, e em certo sentido é a própria cultura”(Lévi-Strauss, 1949/1982, p. 50). Se a 

lei que proíbe o incesto é a própria cultura, e se o ser do sujeito naquilo que ele tem de propriamente 

humano é a dimensão cultural de sua existência, para além da animalidade de seu organismo 

biológico, então essa lei é constitutiva da realidade desse sujeito. Trata-se, pois, de um princípio ético 

que assume uma significação efetivamente ontológica. Como o núcleo dessa realidade (o “Kern 

unseres Wesen”freudiano, que Lacan tanto aprecia) é representado na teoria psicanalítica pelo 

inconsciente e, mais especificamente, pelo desejo inconsciente, a afirmação de Lacan de que o 

estatuto do inconsciente é ético e não ôntico se torna bem mais compreesível – se não, no limite, 

tautológica.9  

A função da psicanálise seria tão somente colocar o sujeito em posição de reconhecer a 

modulação subjetiva que essa relação com o desejo assume em cada caso – contingente aos acidentes 

do desenvolvimento e da história individual – e confrontá-lo com a necessidade imperativa de 

sustentar essa relação como uma condição elementar para, simplesmente, se tornar plenamente aquilo 

que ele já terá sido desde sempre de qualquer maneira. As incômodas consequências normativas da 

visão lacaniana do desejo e do sujeito se encontrariam, assim, aparentemente, neutralizadas: a 

psicanálise não prescreve nada ao analisante – nem um bem, nem um dever –, mas apenas lhe permite 

reconhecer e assumir esse desejo, essa perda ou essa falta em torno da qual ele fragilmente se constitui 

e com os quais ele precisa viver, seja lá como for. 

  

4. Considerações finais: uma ética da resignação? 

 
9 Mais precisamente, Lacan diz: “o estatuto do inconsciente, que eu lhes indico tão frágil no plano ôntico, é ético”(Lacan, 

1973/1979, p. 37). 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 68 

Entretanto, essa solução não é inteiramente isenta de seus próprios perigos. Inscrever um 

imperativo ético categórico no âmago da própria realidade do sujeito pode ser interpretado no sentido 

de que não há nada de fundamental que a psicanálise realmente possa mudar. Seu único objetivo seria 

confrontar o sujeito com aquilo que ele é e, no máximo, levá-lo a conviver com sua verdade. Em 

outras palavras, o potencial transformador da intervenção psicanalítica pode ser posto em risco por 

uma tal compreensão de sua natureza. O princípio maior da ética lacaniana é, como se viu, a 

confrontação do sujeito com o seu próprio desejo, enquanto desejo, e a sustentação dessa 

confrontação. Ao mesmo tempo, a concepção lacaniana do desejo está profundamente comprometida 

com o onipresente discurso sobre a falta em seu pensamento. A ideia de uma ética do real e a 

centralidade mesma que o registro do real passa ter em Lacan a partir desse momento (a virada dos 

anos 60) fazem com que a negatividade, que antes era própria do simbólico (o símbolo como negação 

da natureza, a palavra como morte da coisa etc.), se estenda ao próprio real: este será tipicamente 

apresentado por meio de fórmulas negativas como o “impossível” ou “aquilo que não para de não se 

escrever” etc. Com isso, o princípio da ética lacaniana passaria a significar a necessidade da 

confrontação do sujeito com esse impossível, com esse “furo”(trou) em torno do qual ele 

precariamente se constitui, em suma, com sua finitude e impotência – ou, pelo menos, corre um sério 

risco de ser interpretado dessa maneira. 

É uma interpretação como essa que Deleuze parece ter em mente, em um famoso comentário 

crítico feito à psicanálise em geral, mas cujos termos (muitos dos quais foram discutidos aqui) deixam 

claro que se endereça especialmente à orientação lacaniana. Para ele, na atualização lacaniana da 

psicanálise: 

 

[…] a significância substituiu a interpretação, o significante substituiu o significado, o silêncio 

do analista substituiu seu comentário, a castração revelou-se mais certa do que Édipo, as 

funções estruturais substituíram a imagem dos progenitores, o nome do Pai substitui meu 

papai. Não vemos grandes mudanças na prática. […] Por mais que nos digam: vocês não 

compreendem nada, Édipo não é papai e mamãe, é o simbólico, a lei, o acesso à cultura, é o 

efeito do significante, é a finitude o sujeito, é a “falta a ser que é a vida”. E se não é Édipo, 

será a castração ou as pretensas pulsões de morte. Os psicanalistas ensinam a resignação 

infinita, são os últimos padres (não, haverá outros depois). (Deleuze e Parnet, 1998, p. 97) 

 

O tom humorístico não esconde a seriedade da crítica: a psicanálise, cujas metas pareceriam, 

à primeira vista, comprometê-la com uma “ética da transformação”, aparece, a um escrutínio mais 

rigoroso, como comprometida com uma “ética da resignação”, que é quase a sua perfeita antítese. 

Levada às suas últimas consequências, essa interpretação apresentaria a psicanálise como uma 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 69 

espécie de estoicismo vulgar, erigindo em ideal uma versão popular da apatheia clássica. Deleuze 

parece ter qualquer coisa assim em mente, quando afirma, nesse mesmo comentário (dessa vez 

mencionando explicitamente Freud): “A psicanálise torna-se cada vez mais ciceroniana, e Freud 

sempre foi um romano” (Deleuze e Parnet, 1998, p. 93). 

O objetivo aqui não foi sustentar que a psicanálise lacaniana conduz necessariamente a essas 

consequências, mas apenas apontar que alguns de seus compromissos teóricos rigorosamente 

inaugurais podem dar origem a linhas de reflexão que levem nessa direção. Por isso, falou-se tão 

somente de um risco normativo que, não obstante, precisa ser levado em conta na avaliação do 

potencial dessa teoria em contribuir para debates contemporâneos que põem em jogo o problema da 

aplicação mais ampla de princípios éticos extraídos da prática psicanalítica, seja nas questões 

relacionadas ao gênero ou quaisquer outras. A posição freudiana foi eleita como termo de comparação 

por fornecer um ponto de partida para a reflexão sobre a posição lacaniana – a alternativa entre um 

discurso sobre a falta e um discurso sobre a diferença mencionada no início. Apesar de ser mais 

frequentemente interpretada como conservadora, se comparada às posições lacanianas, ela parece ser 

capaz de fornecer um ponto de partida mais promissor, dependendo da perspectiva e da estratégia de 

leitura adotada, deixando entrever uma terceira via entre a resignação, de um lado – seja a resignação 

depressiva ou a resignação altaneira das “belas almas” – e, de outro, a aposta em tecnologias sociais 

e terapêuticas ingenuamente autonomistas. 

 

Referências 

Birman, J. (2006). Genealogia do feminino e da paternidade em psicanálise. Natureza Humana, 8 (1), 

163-180.  

Canguilhem, G. (1966). Le normal et le pathologique. Paris: PUF.  

Dunker, C. I. L. (2006). Ontologia negativa em psicanálise: entre ética e epistemologia. Discurso, 36, 

217-242. 

Deleuze, G. e Parnet, C. (1998). Diálogos. São Paulo: Escuta.  

Evans, D. (1997). An Introductory Dictionary of Lacanian Psychoanalysis. London and New York: 

Routledge.  

Freud, S. (1975). Analysis Terminable and Interminable. In S. Freud, The Standard Edition of the 

Complete Psychological Works of Sigmund Freud (Vol. 23, pp. 209-254). London: Hogarth 

Press and The Institute of Psychoanalysis. (Trabalho original publicado em 1937) 



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 70 

Freud, S. (1975). The Dissolution of the Oedipus Complex. In S. Freud, The Standard Edition of the 

Complete Psychological Works of Sigmund Freud (Vol. 19, pp. 173-182). London: Hogarth 

Press and The Institute of Psychoanalysis. (Originalmente publicado em 1924) 

Freud, S. (1975). The Ego and the Id. In S. Freud, The Standard Edition of the Complete 

Psychological Works of Sigmund Freud (Vol. 19, pp. 1-66). London: Hogarth Press and The 

Institute of Psychoanalysis. (Trabalho original publicado em 1923) 

Freud, S. (1975). Instincts and their Vicissitudes. In S. Freud, The Standard Edition of the Complete 

Psychological Works of Sigmund Freud (Vol. 14, pp. 109-140). London: Hogarth Press and 

The Institute of Psychoanalysis. (Trabalho original publicado em 1915) 

Freud, S. (1975). Introductory Lectures on Psychoanalysis. Lecture XX: The Sexual Life of Human 

Beings. In S. Freud, The Standard Edition of the Complete Psychological Works of Sigmund 

Freud (Vol. 16, pp. 303-319). London: Hogarth Press and The Institute of Psychoanalysis. 

(Trabalho original publicado em 1917a)  

Freud, S. (1975). Introductory Lectures on Psychoanalysis. Lecture XXI: The Development of the 

Libido and the Sexual Organizations. In S. Freud, The Standard Edition of the Complete 

Psychological Works of Sigmund Freud (Vol. 16, pp. 320-338). London: Hogarth Press and 

The Institute of Psychoanalysis. (Trabalho original publicado em 1917b)  

Freud, S. (1975). New Introductory Lectures on Psychoanalysis. Lecture XXXIII: Femininity. In S. 

Freud, The Standard Edition of the Complete Psychological Works of Sigmund Freud (Vol. 

23, pp. 112-135). London: Hogarth Press and The Institute of Psychoanalysis. (Trabalho 

original publicado em 1933)  

Freud, S. (1975). Sexuality in the Aetiology of Neuroses. In S. Freud, The Standard Edition of the 

Complete Psychological Works of Sigmund Freud (Vol. 3, pp. 259-286). London: Hogarth 

Press and The Institute of Psychoanalysis. (Trabalho original publicado em 1905a)  

Freud, S. (1975). Three Essays on the Theory of Sexuality. In S. Freud, The Standard Edition of the 

Complete Psychological Works of Sigmund Freud (Vol. 7, pp. 123-246). London: Hogarth 

Press and The Institute of Psychoanalysis. (Trabalho original publicado em 1905b).  

Freud, S. (1975). Some Psychical Consequences of the Anatomical Distinction Between the Sexes. 

In S. Freud, The Standard Edition of the Complete Psychological Works of Sigmund 

Freud (Vol. 19, pp. 241-260). London: Hogarth Press and The Institute of Psychoanalysis. 

trabalho original publicado em 1925)  



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 71 

Gabbi Jr. (2005). Feminilidade, interpretação e transferência. In L. Fulgêncio e R. T. Simanke 

(Orgs.), Freud na filosofia brasileira (pp. 169-202). São Paulo: Escuta.  

Juranville, A. (1987). Lacan e a filosofia. Rio de Janeiro: Jorge Zahar.  

Lacan, J. (1958). Interventions sur l’exposé de J. Favez Boutonnier ‘Abandon et névrose’. La 

Psychanalyse, 4: Les Psychoses, 318-320.   

Lacan, J. (1958-1959). Le Séminaire. Livre VI: Le désir et son interpretation. Mimeo.   

Lacan, J. (1963). Séminaire sur Les Noms-du-Père. Mimeo.  

Lacan, J. (1966a). Réponses à des étudiants de philosophie sur l’objet de la psychanalyse. Cahiers 

pour l’Analyse, 3, 5-13.  

Lacan, J. (1966b). Résumé du Séminaire ‘Problèmes cruciaux pour la psychanalyse’. In Annuaire 

1965-1966: documents, rapports, cronique (pp. 270-273). Paris: École Pratique des Hautes 

Études.  

Lacan, J. (1966). La direction de la cure et les principes de son pouvoir. In J. Lacan, Écrits (pp. 585-

645). Paris: Seuil. (Trabalho original publicado em 1961) 

Lacan, J. (1966). L’instance de la lettre dans l’inconscient ou la raison depuis Freud. In J. 

Lacan, Écrits (pp. 493-528). Paris: Seuil (Trabalho original publicado em 1957).  

Lacan, J. (1966). Kant avec Sade. In J. Lacan, Écrits (pp. 765-790). Paris: Seuil. (Trabalho original 

publicado em 1963) 

Lacan, J. (1966). À la mémoire d’Ernest Jones: sur sa théorie du symbolisme. In J. Lacan, Écrits (pp. 

697-717). Paris: Seuil (Trabalho original publicado em 1960)  

Lacan, J. (1966). Propos directifs pour un congrès sur la sexualité féminine. In J. Lacan, Écrits (pp. 

725-736). Paris: Seuil (Trabalho original publicado em 1964) 

Lacan, J. (1966). D’une question préliminaire à tout traitement possible de la psychose. In J. 

Lacan, Écrits (pp. 531-583). Paris: Seuil. (Trabalho original publicado em 1958) 

Lacan, J. (1968). Résumé du Séminaire ‘La logique du fantasme’. In Annuaire 1967-1968: 

documents, rapports, croniques (pp. 189-194). Paris: École Pratique des Hautes Études. 

Lacan, J. (1973-1974). Le Séminaire. Livre XXI: Les non-dupes errent. Mimeo.  

Lacan, J. (1974). Déclaration à France-Culture à propos du 28è Congrès International de 

Psychanalyse. Le Coq-Héron, 46-47, 3-8.  

Lacan, J. (1975). Le Séminaire. Livre XX : Encore. Paris: Seuil.  

Lacan, J. (1978). Première version de la ‘Proposition du 09 octobre 1967 sur le psychanalyste de 

l’École’. Ornicar?, 8, 5-26.  



Richard Simanke  A universalização da falta 

Winnicott e-Prints, 7(1), Artigos: 43-72, 2012 72 

Lacan, J. (1979). O seminário. Livro XI: Os quatro conceitos fundamentais da psicanálise. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar. (Trabalho original publicado em 1973) 

Lacan, J. (1981). Le Séminaire. Livre III: Les Psychoses. Paris: Seuil. 

Lacan, J. (1986a). Conférence de Bruxelles sur l’éthique de la psychanalyse. Psychoanalyse, 4, 163-

187.  

Lacan, J. (1986b). Le Séminaire. Livre VII: L’éthique de la psychanalyse. Paris: Seuil.  

Lévi-Strauss, C. (1982). As estruturas elementares do parentesco. Petrópolis: Vozes. (Trabalho 

original publicado em 1949) 

Safatle, V. (2006). A teoria das pulsões como ontologia negativa. Discurso, 36, 151-192.  

Simanke, R. T. (2002). Metapsicologia lacaniana: os anos de formação. São Paulo: Discurso 

Editorial. 

Simanke, R. T. (2005). Nem filósofo, nem antifilósofo: notas sobre o papel das referências filosóficas 

na construção da psicanálise lacaniana. Natureza Humana, 7 (1), 9-58. 

Spinoza, B. (1677/1965). L’Éthique. Oeuvres de Spinoza (Vol. 3). Paris: Flammarion. 

Zenoni, A. (2007). Versões do pai na psicanálise lacaniana: o percurso do ensinamento de Lacan sobre 

a questão do pai. Psicologia em Revista, 13(1), 15-26. 

 


