
 

 

 

 

 D.W. Winnicott evoluindo e continuando: uma 

consideração sobre a influência e as teorias de pensamento 

implícitas de Winnicott 

 

D.W. Winnicott Evolving and Continuing: A Consideration 

of Winnicott’s Implicit Theories of Thinking and Influence 
 

 Margaret Boyle Spelman* 
 

Resumo: Winnicott evoluindo e continuando. Um exame das teorias implícitas de Winnicott sobre 

pensamento e influência Após a morte de um pensador e escritor tão prolífico como D. W. Winnicott, 

que não participou de nenhuma escola psicanalítica e que recusou qualquer prosseguimento formal 

de seu próprio pensamento, é válido questionar se esse pensamento morreu com ele, ou se se encontra 

presente de forma discernível nas reflexões de outros autores (e de que maneira). Esse paper destaca 

as perguntas formuladas e o método utilizado em um estudo no qual me debrucei sobre a evolução 

do pensamento de Winnicott durante sua vida e após sua morte, por duas gerações de sua família 

analítica. Discute os “elementos facilitadores” identificados no pensamento de Winnicott e explora 

as implicações de tais traços.  

Palavras-chave: Winnicott, elementos facilitadores, pensamento criativo, Lovejoy, Bloom.  

Abstract: Following the death of a prolifi c thinker and writer such as D. W. Winnicott, who was not 

a participant in any school of psychoanalytic thought and who eschewed any formal following of his 

own thinking, it is a valid question to ask whether or not his thinking dies with him or does it continue 

to have a discernible presence and growth in anyone else’s thinking, and if so, what form does that 

presence take? This paper outlines the questions asked and the method used in my study undertaken 

to look at the evolution of Winnicott’s thinking during his lifetime and since his passing in a further 

two generations of his analytic family. It discusses the identifi ed ‘facilitating features’ of Winnicott’s 

thinking and explores the implications arising from these features. 

Keywords: Winnicott, Facilitating features, Creative thinking, Lovejoy, Bloom 

  

 
* Psicanalista, Mestre em Psicologia pela Universidade de Dublin e PhD pelo Centro de Psicanálise da Universidade de 

Essex. Diretora do Centro de terapia de Castleknock, Irlanda. 

https://doi.org/10.59539/1679-432X-v10n2-175


Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 29 

1. Introdução  

Neste artigo, pretendo explicitar a teoria implícita de Winnicott sobre pensamento criativo e 

influência. O que exponho para consideração vem de minha pesquisa acerca da história das ideias de 

Winnicott como um caso de estudo sobre o pensamento analítico (Spelman, 2013a). Talvez isso 

explique as observações regulares feitas a respeito do caso e da frequência do uso de seu pensamento. 

Este artigo também apresenta uma oportunidade de pensar o lugar que Winnicott continua ocupando 

dentro da psicanálise.  

Entre outras coisas, a obra A evolução do pensamento de Winnicott (Spelman, 2013a) 

considerou as ideias do psicanalista contrastando-as com um pano de fundo teórico composto por 

duas figuras: Arthur Lovejoy e Harold Bloom. Procuro explicitar que há pontos básicos de 

similaridade entre os conceitos de Winnicott e os princípios de Lovejoy, porém, há pontos em 

Winnicott que são contrastantes com a teoria de Harold Bloom. A maneira de pensar de Lovejoy é a 

mesma de Winnicott, já a de Bloom é muito diferente.  

O pensamento desses três homens apresenta uma consciência da importância do ambiente: 

para Winnicott, ele é essencial para um desenvolvimento saudável e a qualidade da experiência; e, 

para Lovejoy, é o espaço livre no qual as ideias podem ser traçadas enquanto viajam, efetuando a 

manifestação da ideia. Lovejoy e Winnicott apontam a noção de ambiente de pensamento como 

facilitador e adaptador. Vamos então conhecer esses dois homens e as ideias de Bloom antes de 

explorarmos o que há de comum entre Lovejoy e Winnicott.  

No início do século XX, o historiador americano Arthur O. Lovejoy (1873-1962) cunhou a 

frase “a história das ideias” e iniciou seu estudo sistemático. O primeiro capítulo de seu livro The 

Great Chain of Being (A grande cadeia do ser) (2009), originalmente publicado em 1936, apresenta 

o que pretendia ser o programa e o escopo do estudo da história das ideias.  

Nascido em Nova York (1930-), Harold Bloom é um crítico literário prolífico, controverso e 

premiado, conhecido pelas polêmicas teorias da influência poética. Em seu livro seminal The Anxiety 

of Influence (A anatomia da influência)1, Bloom sugere que uma relação de influência existe entre 

quaisquer artistas emergentes e seus precursores literários. Ele propõe que todos os textos literários 

são, inevitavelmente, uma má interpretação dos que o precedem. Para o autor, influências poéticas 

 
1 The Anxiety of Influence, que Bloom começou a escrever em 1967, deriva do exemplo de Walter Jackson Bate, The 

Burden of the Past and the English Poet (O peso do passado e o poeta inglês), reformulado de forma psicanalítica. 

Bloom cresceu em um lar onde se falava ídiche e aprendeu esse idioma e o hebraico antes do inglês. Ele é professor da 

Universidade de Yale, categoria sterling, correspondente ao mais alto grau acadêmico da universidade. Entre 1988 e 

2004 foi, também, professor categoria berg da New York City University. Em 2010, se tornou membro fundador do 

Ralston College em Savannah, na Geórgia, que se dedica ao estudo de textos primários.   



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 30 

estão relacionadas à ideia de Freud de ansiedade: um novo poeta é primeiro inspirado a escrever 

através da poesia de outro, mas a admiração se transforma em ressentimento quando o novo poeta 

descobre que o outro poeta já disse tudo o que ele gostaria de dizer. Para evitar esse obstáculo e 

acrescentar algo à tradição, o novo poeta deve se convencer de que o poeta anterior falhou de alguma 

maneira em sua visão. O livro de Bloom (1975/1997) é considerado uma importante afirmação no 

tema da tradição e do talento individual. 

 

2. A ideia de Bloom sobre influência no ambiente de pensamento  

Bloom (1975/1997) sugere que sua teoria foi entendida de maneira errada e que não pretendeu 

ser edipiana. No entanto, por meio de seu tom e conteúdo, os quais ele afirma não serem edipianos, 

ele ressalta justamente o fato de o serem. O autor apresenta a noção de ambiente de pensamento, que 

é perigosamente rival e no qual é preciso competir para a sobrevivência criativa.  

Winnicott diz que Freud acreditava que o primeiro ambiente fosse dado como certo. Freud 

supunha que seus pacientes chegavam à situação analítica como pessoas inteiras (integradas) 

separadas, comunicando-se com um analista inteiro (integrado) e separado. Ao enfatizar a 

importância primária do estágio edipiano na psicanálise, Bloom passa a lhe dar maior importância 

em suas suposições sobre a natureza do ambiente de pensamento e da influência. Para ele, o ambiente 

é tido como perigoso e, subsequentemente, envolve brigar e ganhar supremacia em vez de envolver 

um desejo de contribuir para algo compartilhado.  

A teoria de Bloom renega o pré-edipiano. Isso é claramente estabelecido no estágio edipiano, 

com pensadores inovadores disputando uma posição de destaque. Só pode haver um “rei do castelo”. 

O sucesso do pensamento criativo de um indivíduo significa a “morte” necessária do pensamento de 

outro. Para Bloom, o pensamento criativo e o ambiente de pensamento têm em seu centro a ansiedade. 

Compete-se e briga-se fisicamente pela sobrevivência criativa até a morte. A percepção da influência 

do pensador predominante sobre o novo pensador deve ser distorcida de modo que a ansiedade seja 

evitada e que o novo pensador possa ser criativo. 

 

3. Características facilitadoras no pensamento de Winnicott  

Meu amplo estudo supõe uma relação sinergética: a presença de Winnicott nas gerações 

analíticas subsequentes facilitam simultaneamente a expansão de seus conceitos e, também, o 

crescimento do pensamento independente de outros. Na ordem cronológica de leitura do pensamento 

de Winnicott, uma série de características facilitadoras foram encontradas, características essas que 



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 31 

pretendem ser facilitadores do pensamento em geral, especificamente do uso do pensamento de 

Winnicott no lugar de outros: a confiança no crescimento espontâneo; o prazer na comunicação; a 

aceitação da individualidade e da complexidade; a importância da experiência e do “entre” conceitos; 

a importância do ambiente; a importância de classificações não dogmáticas; a importância do self 

verdadeiro e da espontaneidade; a confiança no desenvolvimento moral que ocorre naturalmente; a 

fantasia da destruição por meio do amor mesquinho/da alimentação; a importância da saúde para a 

fusão do afeto e da aceitação da destrutividade do outro; o período de hesitação; a comunicação 

interdisciplinar e a importância tanto da ciência como da arte; a importância do que é prazeroso e da 

vida criativa; e a importância do espaço de transição e da capacidade de estar sozinho na presença de 

outro. O último, mas não menos importante ponto dessa lista, é a capacidade de usar um objeto, que 

discutiremos em breve.  

O mapa das características facilitadoras de Winnicott colaboram para o entendimento do 

pensamento similar de Lovejoy, informando os princípios deste para a história das ideias. As cinco 

principais ideias resumidas de Lovejoy (2009) são:  

 

• Fazemos suposições e temos doutrinas inconscientes não escrutinadas, implícitas dentro de 

nossos “modos de pensar” e compostas por diversos elementos.  

• As coisas são entendidas em termos de contraste, mas nenhuma explicação é compreensiva, e 

aprender envolve necessariamente longos períodos de confusão e erros para entender.  

• A história das ideias requer uma curiosidade necessária naqueles que se engajam nela: um 

interesse no funcionamento da mente de outros.  

• Lovejoy está contra a diferenciação de áreas do pensamento e sente que deveria haver barreiras 

permeáveis.  

• A história das ideias de Lovejoy usa como unidade básica de análise a ideia-unidade ou o conceito 

individual, ou seja, os blocos da história das ideias que permanecem relativamente inalterados 

mas que se recombinam em novos padrões e ganham expressões em novas formas. 

 

4. A evolução do pensamento de Winnicott sobre o pensamento e a influência  

Exploro agora o que Winnicott tinha a dizer durante sua vida sobre o espaço do pensamento 

facilitador, sobre seu próprio processo de pensamento e sobre influência.  

Em sua introdução à primeira coleção de artigos sobre o psicanalista, Khan (1958/1984, p. 

xvi) diz que Winnicott poderia aprender com outros apenas “se isso o despertasse mais amplamente 

em direção a seu próprio self”. Winnicott teria se dado conta de que “a interação entre originalidade 



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 32 

e a aceitação da tradição como a base para inventividade [é] apenas mais um exemplo, e um exemplo 

bem excitante, da interação entre separação e união (Winnicott, 1967/1996, p. 99).  

A consciência de Winnicott sobre a influência estava implícita em sua dependência e em sua 

sensibilidade a seu ambiente de pensamento. A comunicação, o ato de escrever e o ato de escrever 

cartas sempre foram importantes para seu pensamento. Ele reclamava frequentemente na Sociedade 

Britânica de Psicanálise (British Psychoanalytical Society – BPAS) das influências dos kleinianos ou 

da linguagem usada por outros em seu ambiente de pensamento. Em 1952, ele afirma em uma carta 

que o pensamento criativo morreria se todos usassem uma linguagem kleiniana (Rodman, 1999, pp. 

33-37).  

Ser um pensador independente é uma preocupação constante para Winnicott. Em 1949, ele 

aponta em uma nota de rodapé que “outros podem ter dito isso de maneira melhor, mas não melhor 

para ele” (Winnicott, 1958a/1984, p. 177). Sabemos ainda, por meio de Enid Balint, que Winnicott 

estava apreensivo quanto a ler o trabalho de Ferenczi (Luepnitz, 1992), talvez sentindo-o como tão 

próximo ao seu que chegava a ser intrusivo.  

Em 1945, Winnicott descreve seu modus operandi:  

 

Eu não apresentarei uma pesquisa histórica e nem mostrarei o desenvolvimento de minhas 

ideias a partir da teoria de outros em primeiro lugar, porque minha mente não funciona desta 

maneira. O que acontece é que eu junto isto e aquilo, aqui e ali e me debruço sobre a 

experiência clínica, formo minhas próprias teorias e então, por último vem meu interesse em 

olhar para o que eu roubei de onde. Talvez este método seja tão bom quanto qualquer outro. 

(Winnicott, 1945/1984, p. 145)  

 

Winnicott sentiu que seu pensamento derivava da experiência clínica. Ao posicioná-lo, sua 

meta para si mesmo era a autenticidade e a independência sem conformidade.  

Em janeiro de 1967, quatro anos antes de sua morte, Winnicott se engajou na atividade que 

abordaria sua noção de influência. Ele se dirigiu ao Club 1952 a respeito do relacionamento de seu 

pensamento com outras formulações. Depois de notas que circularam sobre “D. W. W. Sobre D. W. 

W.” (1989), ele pediu a seu público que sugerisse quem o havia influenciado. Ele afirma que saiu da 

sala para que os ouvintes escrevessem seu feedback. Ele reviu cronologicamente o desenvolvimento 

de suas ideias, nomeando aqueles que o influenciaram em várias etapas. Ele começa: “Eu percebi 

mais e mais (...) o tamanho do que perdi ao não relacionar meu trabalho ao de outros (...) isso significa 

que o que eu disse foi dito isoladamente e as pessoas têm de fazer um grande esforço para chegar até 

isso. Acontece que esse é meu temperamento e é um grande erro” (Winnicott, 1967/1996, p. 573). 



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 33 

Ele termina por convidar sua audiência a ajudá-lo a suplementar sua lista de influências2. Não é 

evidente a razão pela qual determinadas pessoas – além de Klein e Freud – são listadas3 quando há 

tantas omissões importantes. Entre elas deve estar, com certeza, C. G. Jung.4 Ao longo de sua carreira, 

Winnicott teve a característica de não saber se havia “criado ou encontrado” uma ideia. Isso parece 

ter sido vital para seu self profissional verdadeiro.  

Em 1967, vemos Winnicott com uma opinião completamente diferente da de 1945. Ele 

procura ajuda para situar seu pensamento dentro do corpus da literatura psicanalítica e lamenta não 

ter feito isso antes. Em virtude de suas próprias confissões, sabemos que sua tentativa de listar suas 

influências é imprecisa. Ele sabe que sempre havia sido dependente e sensível à influência. Com uma 

consciência expandida de sua mortalidade, Winnicott percebe que havia valorizado sua singularidade 

e a independência de pensamento de tal modo que havia sido incapaz de posicionar seu pensamento 

de maneira precisa para a posteridade no firmamento psicanalítico. A teoria implícita do pensamento 

de Winnicott – com sua similaridade à de Lovejoy – sugere uma lógica para todas as características 

de seus sentimentos de influência. Voltaremos a essa questão posteriormente.  

Consideramos anteriormente que as características facilitadoras do pensamento de Winnicott 

fizeram parecer que ele seria mais utilizado por outros. Consideremos o significado disso e também 

as similaridades entre Winnicott e Lovejoy. 

 

5. O ambiente de pensamento pré-edipiano  

Sabemos que Winnicott privilegiou o tempo pré-edipiano do nascimento da subjetividade. 

Esse é o tempo do espaço transicional: da separação que não é separação, mas uma forma de unidade; 

e da ilusão de unidade entre o bebê e a mãe, ilusão essa mantida por ela, indivíduo maduro saudável. 

 
2 Winnicott pede a seu público para ajudá-lo a escrever uma carta de maneira que ele possa se reparar “e unir-se às 

pessoas de todo mundo que estão fazendo um trabalho que” ele havia roubado ou ignorado. Ele diz: “não prometo 

seguir tudo isso, pois eu sei que só vou ter uma ideia que pertence ao lugar em que estou no momento, e não há nada 

que eu possa fazer a respeito” (Winnicott, 1989a/1989, p. 582).   
3 Nessas notas, Winnicott inclui seções intituladas. A primeira, “O método de investigação”, lista Freud, Alice Balint, 

Ribble, Suttie e Lowenfeld como influências. A próxima é intitulada “Exame da relação pai-criança atual”, e lista Freud 

e Klein. “Delinquência” é a única seção datada (1940), e nela são listados Greenacre, Bowlby, Hartmann, Little, 

Fairbairn, Erikson e Laing . Para a próxima seção inteira, “Eu sou”, a única influência a que se faz referência em toda a 

página é Klein. Para uma pequena seção chamada “Ansiedades primitivas”, Fordham está listado e, para a pequena 

seção “Etiologia”, é a vez de Hartman estar listado. Para uma seção um pouco maior, “Contribuição para o conceito de 

sublimação”, Freud figura na lista. Para a única linha “Regressão”, Anna Freud está listada e, similarmente, Kris está 

listado para “Estagnação adolescente”.  
4 A partir de 1962, Winnicott se refere à psicologia analítica de um modo como ele não havia feito anteriormente. 

Sabemos que ele tinha amizade com Michael Fordham, que pode tê-lo apresentado às ideias jungianas. Sabemos ainda 

sobre seu sonho jungiano. Abram (1996) lista quatro áreas conceituais diferentes sob o verbete “Jung”. Em duas 

palestras dadas na Squiggle Foundation (em 1983 e 1984) – e disponíveis através do arquivo da fundação –, Kenneth 

Lambert detalha os pontos de conexão entre o pensamento de Winnicott e o de Jung.  



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 34 

O que tanto Winnicott como Lovejoy enfatizam é a história inicial, próxima ao nascimento, de uma 

ideia. Eles fazem uma premissa: em seu começo, o pensamento criativo original, com a experiência 

da onipotência, é baseado na experiência original, da unidade com a mãe adaptativa.  

Com o pensamento criativo, ambos5 privilegiam esse tempo de pré-fronteira inicial, quando o 

que é criado também é encontrado. Para eles, o pensamento criativo pode ocorrer quando o ambiente 

de pensamento é adaptativo. Lovejoy fala sobre “portões através de cercas”. Os dois reconhecem que, 

com o nascimento de uma ideia, um ambiente curioso, vivo e acolhedor é necessário. A experiência 

é onipotência, mas o fato é dependência e vulnerabilidade. A imposição de quaisquer necessidades 

do ambiente de pensamento – de reconhecimento de disciplina, linguagem, imagens, doutrina ou 

código moral – vai de encontro ao pensamento emergente e ou o destrói ou faz com que ele se adeque.  

Sugiro, assim, que os cinco princípios de Lovejoy podem ter sido concebidos por Winnicott. 

O que essa compatibilidade significa? Talvez Lovejoy enuncie e explicite o que está implícito no 

pensamento winnicottiano.  

Winnicott e Lovejoy intuem as mesmas coisas sobre a natureza humana e o pensamento 

inovador. Pensadores pós-modernos, aceitam que suposições inconscientes sejam feitas e desconfiam 

da doutrina; aceitam a complexidade das coisas, com momentos de lucidez e confusão; presumem 

uma tendência natural ao sentido; frisam a dependência no ambiente de pensamento, este que precisa 

de uma relação permeável e livre para florescer. Eles reconhecem que ideias são parciais, complexas, 

provisórias, temporárias e imperfeitas. Essa conjuntura de ideias espelha o pensamento de Winnicott 

sobre o estado primário do desenvolvimento da subjetividade, que examinaremos a seguir.  

 

6. Dependência absoluta e relativa no pensamento 

Para que se possa pensar criativamente, necessita-se: das características winnicottianas de um 

ambiente suficientemente bom no início do desenvolvimento humano; da identidade relaxada com o 

ambiente; da experiência (em vez da fantasia) da onipotência; de uma ilusão de unidade com o não-

 
5 Em uma nova introdução ao livro The Great Chain of Being, de Lovejoy, Peter J. traça uma comparação entre as 

crenças filosóficas do poeta Robert Frost (1874-1963) e Arthur Lovejoy (1873-1962), que não se conheciam, mas foram 

contemporâneos na Universidade de Harvard. Frost considerava esse livro de Lovejoy e o anterior verdadeiras obras de 

arte. Os dois autores foram muito influenciados, ainda em Harvard, pelo professor William James. Para Stanlis, a maior 

afinidade no pensamento dos dois era a forte concordância com o ensaio de William James, “O polvo PhD”, que 

protestava contra o aumento do “número de PhD na vida americana” e a extensão do método científico para as 

humanidades. Para este estudo, é interessante a ênfase de Stanlin na valorização do pensamento independente e não 

conformista desses autores, de sua criatividade e de suas antíteses ao pensamento de Descartes e à instância pluralística. 

Os três têm um pensamento em comum com Winnicott e a escola de independentes.   



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 35 

eu; e da tolerância do paradoxo de que objetos são criados de uma vez e não encontrados. Desse 

modo, é necessário experimentar essa identificação não afetada com o ambiente ao longo do tempo.  

O primeiro espaço transicional é o protótipo para buscas compartilhadas posteriores na 

sociedade, para a apreciação da cultura e para o “viver criativo”. No processo do pensamento, é 

apenas na fase mais tardia do pensamento dependente relativo parcialmente formado que a 

experiência da separação é requerida. Aqui, Winnicott fala sobre a demanda do ambiente de esperar 

um sinal de necessidade, ou seja, o gesto criativo do pensador. Assim, o ambiente delicadamente se 

desadapta, o que aumenta o sentido do self e da externalidade do outro.  

Lovejoy e Winnicott privilegiam esses começos vitais, porém frágeis, como requisitos para a 

independência criativa. Winnicott fala sobre a capacidade de estar sozinho, que ocorre primeiro na 

presença de outra pessoa. No brincar, o bebê de início se desintegra e fica absorvido na fantasia da 

presença da mãe, que é temporariamente esquecida, mas que ainda está lá quando é buscada 

posteriormente. Esse também é o caso no ciclo benigno, quando a mãe sobrevive sem retaliação. Para 

Winnicott, os estágios primitivos de pensamento independente envolvem vestígios do ambiente 

perfeitamente adaptativo, ou seja, a não perturbação, a não integração e a onipotência em uma 

identificação relaxada com o ambiente de pensamento, que já está criado e foi encontrado.  

Não se sabe se Winnicott leu o clássico de Lovejoy, mas seus conceitos têm equivalências na 

história das ideias. Os dois pensam de maneira semelhante sobre a criatividade e o pensamento 

humanos e privilegiam o pensamento criativo primário no ambiente facilitador de pensamento pré-

edipiano quando “que pensamento pertence a quem?” não é a questão. Isso pode explicar por que 

Winnicott primeiro negou e depois se sentiu incapaz de se posicionar dentro do corpus da literatura 

psicanalítica. Isso pode contribuir para sua confusão em relação às suas influências e à sua 

necessidade de ajuda de outros para localizar seu pensamento na arena compartilhada. Também é 

precisamente por essa razão que, aqui, o pensamento de Winnicott é considerado facilitador para o 

posterior pensamento criativo e, sobretudo, independente. 

No artigo de 1954, “Desenvolvimento emocional primitivo”, o psicanalista fala sobre a 

criança e a mãe na situação de alimentação. Ele diz: “Eu penso no processo como duas linhas vindo 

em direções opostas, sujeitas a se aproximarem uma da outra. Se elas se sobrepõem, há um momento 

de ilusão – um pouco de experiência que a criança pode usar ou como sua alucinação, ou como algo 

que pertence a uma realidade externa” (Winnicott, 1958a/1984, p. 52). Isso também pode ser dito da 

situação no início do pensamento: não integração imaginativa; ausência de forma; e confiança e 

alienação no ambiente, sem lugar para a questão sobre dentro ou fora ou para a influência. Em uma 



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 36 

posterior consciência sobre a alteridade do ambiente, a confiança cresce e o espaço transicional forma 

uma ponte entre dentro e fora.  

Winnicott fala sobre o desenvolvimento da preocupação. Enquanto a criança desenvolve 

“status de unidade” e começa a conhecer a mãe como uma pessoa completamente separada dela, o 

objeto e os aspectos do ambiente da mãe se juntam. A criança sente uma consciência de 

endividamento, de “preocupação” pela mãe, a quem ela destruiu em uma fantasia inconsciente. A 

criança pode tolerar esse aspecto destrutivo, seu “fazer”, e continuar tendo gestos espontâneos se a 

mãe criar a oportunidade para sua “contribuição” reparadora. A natureza facilitadora do ambiente e a 

urgência de contribuir criativamente são as características importantes na teoria implícita de 

Winnicott sobre influência e construção de teoria.  

Winnicott descreve, então, o aumento e a diminuição da necessidade da dependência relativa 

do bebê, necessidade essa expressa pelo se sentir separado ou se sentir fundido. Em um momento, a 

criança se sente separada e precisa da mãe a fim de um gesto, um sinal de sua necessidade. Em outro 

momento, a criança precisa de unidade e de que sua mãe preveja sua necessidade e se adapte a ela. 

Essa talvez seja a situação equivalente entre Winnicott e seu ambiente profissional, com seu 

pensamento criativo emergente.  

No artigo “A localização da experiência cultural”,6 Winnicott (1971a/1996, p. 99) diz que não 

é possível ser original, a não ser nas bases da tradição. Ele descreve o viver ordinariamente e a 

“terceira área da experiência”, esboçando a realidade compartilhada de um domínio em que as 

pessoas contribuem criativamente. Para ele, o conceito freudiano de “sublimação” não explica a 

experiência cultural com sua riqueza, prazer e criatividade, um espaço transicional saudável em 

dependência relativa.  

(Vemos de relance a natureza das elaborações imaginativas de Winnicott em seu adendo a esse 

artigo. Por mais de quarenta anos ele tem um “sonhozinho” recorrente quando cochila em um lugar 

imaginário que chama de “seu clube”. Ele cultivou os personagens e amigos que encontra lá e reconta 

dois sonhos. Ele imagina que isso é o que as pessoas que escrevem histórias fazem7; está lendo sem 

ler e escrevendo sem escrever. É como um novo tipo de espaço potencial “entre o entre espaços”,8 

um refinamento nas categorias de experiência, um tipo de espaço potencial não tão próximo do 

 
6 No texto “O lugar onde moramos”, Winnicott reitera esse papel usando uma linguagem do dia a dia para um público 

diferente. Nele, o psicanalista reitera o que tem a dizer sobre a terceira área da experiência.   
7 Aqui, Winnicott se refere a John Galsworthy escrevendo The Forsyte Saga.   
8 Winnicott diz que isso é o mesmo que a fantasia de uma criança e alerta contra sua análise. Ele recomenda esperar por 

um material que venha de uma camada mais profunda, usando-o como uma comunicação do inconsciente.   



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 37 

inconsciente como o sonhar regular e também não como o entre-espaço da experiência de estar 

ordinariamente acordado.) 

 

7. O uso de um objeto e a influência de Winnicott  

A totalidade do pensamento de Winnicott parece ter existido dentro dele desde o início, sendo 

apenas necessário desdobrar-se no ambiente facilitador. No último terço de sua vida, sua produção e 

seu ritmo de trabalho aumentaram significativamente. Havia uma verdadeira urgência em levar seu 

pensamento à arena pública. Esses fatos são pertinentes ao artigo “O uso de um objeto e o relacionar 

através de identificações”, que o psicanalista apresentou em 12 de novembro de 1969, em Nova York, 

dois anos e dois meses antes de sua morte. Em razão da maneira pela qual o artigo começa, não seria 

errado pensar que Winnicott havia esperado toda sua vida por ele: “Eu agora estou pronto para ir 

direto à declaração da minha tese. Parece que eu tenho medo de chegar lá, como se eu tivesse medo 

que uma vez que a tese seja publicada, o propósito da minha comunicação tivesse chegado ao fim de 

tão simples que é” (Winnicott, 1989/1989a, p. 222).  

Rodman (2003, pp. 323-324) sugere que, junto ao fato de Winnicott estar tendo um ataque 

cardíaco durante sua palestra, o grupo de psicanalistas ortodoxos não estava acostumado à sua 

maneira de falar, o que contou muito para o fato de ele ter sido brutalizado nessa discussão. 

Posteriormente, Winnicott sentiu que não havia sido claro o suficiente e escreveu e reescreveu o artigo 

até sua morte. 

 

8. A importância do ambiente para o pensamento criativo independente  

Winnicott explica que o “uso de objeto” pressupõe a relação com o objeto, o que traz um novo 

aspecto que envolve o comportamento dele. O objeto é uma coisa em si mesma no “uso do objeto”, 

tem uma existência independente. Winnicott dá o exemplo de dois bebês no peito: um está se 

alimentando no self e o outro na fonte “outra-que-não-eu”, que pode receber um tratamento arrogante 

a não ser que seja retaliada. Mães/analistas podem ou não ser “suficientemente bons” para levarem o 

bebê/paciente do relacionamento ao uso.  

O desenvolvimento da “capacidade de usar objetos” depende do ambiente facilitador. A 

habilidade do sujeito de colocar o objeto fora de sua área de onipotência é o que diferencia o “uso de 

objeto” da relação com o objeto. Este sobrevive ao uso impiedoso do sujeito e à destruição disso. O 

sujeito também pode usar o objeto que foi destruído e que sobreviveu e tornou-se real, com alegria 



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 38 

verdadeira sobre a sobrevivência daquele.9 Winnicott descreve a nova característica que chega à teoria 

da relação com objeto:  

 

O sujeito diz sobre o objeto: “Eu te destruí” e o objeto está lá para receber a comunicação. De 

agora em diante o sujeito diz: “Oi, objeto!” “Eu destruí você.” “Eu te amo.” “Você tem valor 

para mim por causa de sua sobrevivência à minha destruição de você.” “Enquanto eu amar 

você eu vou destruir o tempo na minha fantasia (inconsciente)”. (Winnicott, 1971a/1996, p. 

90)  

 

Aqui, Winnicott diz que a fantasia começa para o indivíduo, que agora pode usar o objeto que 

sobreviveu. Na situação clínica, sem a experiência de destrutividade máxima, o sujeito nunca coloca 

o analista fora do self e está, até certo ponto, engajado com a autoanálise. O paciente analítico não 

depende do trabalho interpretativo, mas da sobrevivência do analista aos ataques sem retaliação. Eu 

proponho que, no desenvolvimento de um pensamento próprio independente dentro do ambiente de 

pensamento facilitador, o pensamento de outros deva estar disponível para ser encontrado/criado e 

“impiedosamente” usado.  

Winnicott intuiu isso para as situações do desenvolvimento humano e do pensamento criativo. 

No artigo “O uso de um objeto no contexto de Moisés e o monoteísmo”, de 1969, ele faz do “uso de 

um objeto” o ponto central e mais importante: “No desenvolvimento emocional de qualquer bebê, há 

um momento de dependência quando o comportamento do ambiente é parte e parcela do 

desenvolvimento da criança” (Winnicott, 1989a/1989, pp. 244-245). Isso acontece num tempo antes 

do “repúdio do não-eu” ser atingido. Se a “pulsão amor-conflito” é destrutiva, necessariamente 

depende do objeto sobreviver ou não a isso. A destruição de um objeto que sobrevive leva ao “uso” e 

está ligada à ideia kleiniana de reparação.  

Para Winnicott, monoteísmo e ter um pai (experimentar o primeiro objeto inteiro) são fatores 

no desenvolvimento do reconhecimento da individualidade10 humana. Ele diz que Freud, ao final de 

sua vida, começou a se interessar pelo desenvolvimento emocional do indivíduo. Winnicott sugere 

que ele próprio retomou do ponto onde Freud havia parado. O psicanalista se refere à “última e não 

dogmática obra de arte” de Freud e talvez considere que o conceito de “uso de um objeto” seja 

equivalente ao de “florescimento tardio”. 

 
9 O Princípio da Realidade envolve o indivíduo em raiva e destruição reativa, mas, em condições favoráveis, a 

destruição desempenha um papel de criar a realidade, colocando o objeto fora do self.  
10 Winnicott faz alusão à nota de rodapé de Freud em Moisés e o monoteísmo, referenciando-se ao “primeiro indivíduo 

na história”. 



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 39 

Winnicott (1989a/1989, p. 241) dá ênfase à importância das fases pré-fronteira, pré-objeto, 

primeira escolha de objeto e pré-edipiana da primeira díada. Ele sugere revisitar o pensamento 

analítico sob à luz do trabalho feito com pacientes borderline desde Freud. Ele diz: “uma porção de 

pessoas não chega ao complexo de Édipo” (Winnicott, 1989a/1989, p. 241). Esse artigo sugere que 

ele também enfatiza a importância do pré-edipiano para o pensamento criativo independente e 

inovador e privilegia os aspectos transicionais e potenciais desse espaço de pensamento, para o qual 

o pensador independente e saudável contribui.  

 

9. Conclusão 

Neste artigo, o último importante conceito de Winnicott, “o uso de um objeto”, é considerado 

não tanto por sua importância clínica, mas como a declaração de Winnicott sobre teoria e influência. 

Propõe-se que a palestra que Winnicott deu em Nova York reconheceu realidades gêmeas: a iminência 

de sua morte e o uso futuro e a influência de seu pensamento. Seu escrito sobre o conceito de “uso 

do objeto” nos dias anteriores à sua morte, junto aos conceitos facilitadores precursores acumulados 

– tais como ambiente facilitador, experiência da onipotência, fenômenos transicionais, o brincar, o 

ciclo benigno e a capacidade de estar sozinho –, podem ser vistos como parte da teoria sobre a 

criatividade, o pensamento e a influência, através da qual seu conceito proporcionou a articulação 

máxima.  

O artigo de Nova York sobre “o uso de um objeto” pode ser lido como o último desejo e como 

o testamento de Winnicott. Como sugeri anteriormente, ele fala, em todos os sentidos, “a última 

palavra” de toda a sua tese. Não é sua ideia mais importante e o último de seus conceitos facilitando 

o uso futuro de seu pensamento, é a ideia que ele estava se apressando para concluir e na qual ele 

continuou a retrabalhar até sua morte; ela completa a trajetória de sua teoria sobre a teoria e seu 

pensamento sobre a influência. Ele sabe o que é necessário no pensamento criativo e inovador; é um 

reconhecimento, e um convite, para o uso impiedoso de seu pensamento por seus sucessores.  

Esses últimos desejos são consistentes com as ideias expressadas ao longo de toda a vida do 

psicanalista: a originalidade cresce na tradição; a necessidade inicial de experimentar a onipotência e 

a total adaptação; e o paradoxo honrado no início da vida pelos pais em que a questão “você achou 

isso ou criou isso?” não é perguntada.  

Ao longo da vida de Winnicott, seu interesse na individualidade, no prazer e na criatividade 

sempre aumentou. Ele se conscientizou e se perdoou pela dificuldade que teve quando relacionou seu 

pensamento ao de outros. Aqui ele está generosamente oferecendo seu pensamento para ser 



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 40 

brutalmente usado da mesma maneira que ele usou o pensamento de outros. Ele sugere que o maior 

elogio que pode ser feito a ele (talvez até maior do que as referências convencionais) é o uso de seu 

pensamento como um “ambiente facilitador” para o pensamento de outros.  

O conceito de “uso de um objeto” é parte da teoria de Winnicott sobre a teoria e a culminância 

de suas ideias que facilitam o uso, não somente de seu próprio pensamento depois de ele já saber que 

sua morte se aproxima, mas também do de outros pensadores, incluindo aqueles que continuarão seu 

trabalho e seu legado e que asseguram a continuidade da evolução do pensamento winnicottiano no 

futuro do pensamento psicanalítico. Assim, sinta-se convidado a usar as ideias aqui propostas da 

teoria implícita de Winnicott do pensamento e da influência. 

 

Referências 

Bloom, H. (1997). The Anxiety of Influence. Oxford: Oxford University Press. (Original work 

published 1975).  

Khan, M. M. R. (1984). Introduction. In D. Winnicott, Through Paediatrics to Psychoanalysis (pp. 

xi-l). London: Karnac. (Original work published 1958).  

Lovejoy, A. O. (2009). The Great Chain of Being. New Jersey: Transaction. (Original work published 

1936).  

Luepnitz, D. A. (1992). Unpublished transcript of Luepnitz’s interview with Enid Balint.  

Rodman, F. R. (1999). The Spontaneous Gesture: Selected Letters of D. W. Winnicott. London: 

Karnac.  

Rodman, F. R. (2003). Winnicott: Life and Work. Cambridge: Perseus.  

Spelman, M. B. (2013a). The Evolution of Winnicott’s Thinking. London: Karnac.  

Spelman, M. B. (2013b). Winnicott’s Babies and Winnicott’s Patients. London: Karnac.  

Spelman, M. B., & Thomson-Salo, F. (2014). The Winnicott Tradition. London: Karnac.  

Winnicott, D. W. (1984). Primitive emotional development. In D. Winnicott, Through Paediatrics to 

Psychoanalysis. London: Karnac. (Original work published 1945). 

Winnicott, D. W. (1984). Through Paediatrics to Psychoanalysis. London: Karnac. (Original work 

published 1958a).  

Winnicott, D. W. (1984). The Maturational Processes and the Facilitating Environment. London: 

Karnac. (Original work published 1965b).  

Winnicott, D. W. (1989). Psychoanalytic Explorations (C. Winnicott, R. Shepherd, & M. Davis, Eds.). 

London: Karnac. (Original work published 1989a).  



Margaret Boyle Spelman   Winnicott evoluindo e continuando 

Winnicott e-Prints, 10(2), Artigos: 28-41, 2015 41 

Winnicott, D. W. (1996). The location of cultural experience. In D. Winnicott, Playing and Reality. 

London: Routledge. (Original work published 1967).  

Winnicott, D. W. (1996). Playing and Reality. London: Routledge. (Original work published 1971a). 


