
 

 

 

 

 Ontologia em Winnicott* 

 

Ontology in Winnicott 
 

 Eder Soares Santos** 

 

Resumo: O artigo procura mostrar, por meio da noção de paradigma empregada por Zeljko Loparic 

na investigação das teorias psicanalíticas, a relação de aproximação e distanciamento entre Winnicott 

e Heidegger, a fim de ressaltar que a psicanálise winnicottiana possui uma ontologia própria, que, por 

vezes, vai ao encontro das discussões propostas por Heidegger em Ser e tempo e, por outras, pode 

sugerir novos ângulos para a investigação fenomenológica. 

Palavras-chaves: Heidegger. Paradigma. Ontologia. Winnicott. 

 

Abstract: The aim of this article is to show, through the notion of paradigm used by Zeljko Loparic 

to investigate psychoanalytic theories, the relation of proximity and distance between Winnicott and 

Heidegger, and to highlight the fact that Winnicott’s psychoanalysis has a proper ontology that 

sometimes agrees with Heidegger’s discussion in “Being and time” and, some other times, suggests 

news perspectives for the phenomenological investigation. 

Key-words: Heidegger. Paradigm. Ontology. Winnicott. 

  

 
* Este artigo reproduz partes do livro de Santos (2010). 
** Universidade Estadual de Londrina. 

https://doi.org/10.59539/1679-432X-v4n1/2-1228
https://orcid.org/0000-0002-4838-773X


Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 2 

1. Introdução 

Entende-se, correntemente, ontologia pelo estudo do ser. Porém, a partir de Heidegger, em Ser 

e tempo, demo-nos conta de que esse conceito esteve, por muito tempo, comprometido e mal-

entendido. Segundo ele, a tradição filosófica considerava que, ao tratar de ontologia, estava fazendo 

uma investigação sobre o ser, mas enganava-se, pois estava a tratar do ente. Sua proposta, em síntese, 

era remover o entulho legado pela tradição e, então, lidar com a questão do ser tal como um dia foi 

tematizada pelos grandes pensadores gregos. Ontologia passa, então, a ser o estudo sobre a questão 

do ser. 

O título do artigo que ora se apresenta, consequentemente, poderia ser lido como o estudo da 

questão do ser em Winnicott. Em certo sentido sim, porém não exatamente nos termos 

heideggerianos. Ontologia em Winnicott se deixa ler como um estudo da questão de ser. 

Embora a ontologia winnicottiana aponte para outros horizontes quando comparada à 

heideggeriana, as “ontologias” desses dois autores se tocam em alguns pontos, como veremos adiante. 

É possível dizer que em Heidegger, mesmo tendo sido esquecida, entulhada, mal elaborada, a 

questão do ser sempre esteve presente por trás de todas as considerações filosóficas. O ser sempre 

esteve aí (Da), mesmo quando não era tema de investigação. No caso de Winnicott, porém, ser é algo 

ao qual devemos chegar; se o ser se realiza, acontece, então estamos em condições de discutir 

qualquer questão sobre ele. Assim, Heidegger e Winnicott mantêm-se equidistantes, e nesse equidistar 

torna-se possível estabelecer espaço para relações entre suas teorias. 

Procuraremos mostrar, por meio desse jogo de aproximação e distanciamento entre Winnicott 

e Heidegger, que a psicanálise winnicottiana possui uma ontologia própria, a qual, por vezes, vai ao 

encontro das discussões propostas por Heidegger em Ser e tempo, e, por outras, sugere novos ângulos 

para uma investigação fenomenológica. 

  

2. Paradigma e ontologia 

Para a discussão a que este artigo se propõe, é necessário poder saber como identificar o que 

se entende por ontológico em uma teoria, sobretudo quando essa teoria se diz científica. Isso porque 

ontologia, enquanto estudo da questão do ser, nos remete, de primeira mão, a um tipo de estudo 

“metafísico” e não científico. No caso da psicanálise, em geral, esse é um problema que se agrava 

ainda mais, pois seu estatuto epistemológico não nos permite afirmar, com o mesmo grau de certeza 

que um físico poderia fazê-lo, que se trata de uma ciência (cf. Loparic 2006 e 2008; Santos, 2001 e 

2006). Essa discussão é delicada, pois serve, por um lado, para filósofos da ciência e outros críticos 



Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 3 

mostrarem o quão sem sentido é a psicanálise enquanto ciência2 e, por outro, para as comunidades 

psicanalíticas mostrarem que fazem algo muito especial que ultrapassa os limites da definição do que 

é científico, um discussão que se tornou paralisante e estéril, por não levar a lugar algum. 

É curioso notar que tanto Freud quanto Winnicott acreditavam estar fazendo ciência. É digno 

de nota também que o que cada um entende por ciência é algo bastante distinto. Para Freud, a 

Psicanálise se compara à Física: 

A nossa suposição de um aparelho psíquico desenvolvido através das necessidades da vida, 

espacialmente extenso e composto convenientemente [zweckmässig] e que tem sua origem somente 

em um lugar [Stelle] determinado sob certas condições dos fenômenos da consciência [Bewusstsein], 

colocou-nos em posição de elevar [aufrichten] a psicologia a um fundamento [Grundlage] semelhante 

ao de toda ciência da natureza [Naturwissenschaft], por exemplo, como a física (Freud, 1993, p. 126). 

Para Winnicott, a “ciência” psicanalítica é um saber direcionado e com certos fins: 

 

Portanto psicanálise é um termo que se refere, especialmente, a um método e a um corpo 

crescente de teoria; teoria que diz respeito ao desenvolvimento emocional do indivíduo 

humano. Ela é uma ciência aplicada baseada em uma ciência (Winnicott, 1961/1986, p. 13). 

 

Ao que tudo indica, estamos ficando cada vez mais longe de discutir que tipo de conhecimento 

é a psicanálise e ainda mais longe do tema “ontologia” na psicanálise. Essa impressão indica, na 

verdade, que os parâmetros usados para investigar epistemologicamente a psicanálise nos conduzem, 

em geral, a becos sem saída, e que é preciso apresentar novos rumos para que as discussões sobre o 

tema “psicanálise” possam frutificar. 

Loparic percebeu a necessidade de se apontarem novas possibilidades para o avanço nas 

discussões teóricas da psicanálise quando propôs que se estudasse a psicanálise em termos kuhnianos, 

ou seja, propôs que a psicanálise se estruturaria a partir de paradigmas que definem a si mesmos e a 

uma comunidade de psicanalistas. Por um lado, essa pressuposição lopariciana foi bem aceita, pois 

avançou na demarcação dos diferentes segmentos psicanalíticos (freudianos, kleinianos, lacanianos, 

winnicottianos etc.), facilitando saber qual a contribuição original das escolas de psicanálise e em que 

medida estas se mantinham ligadas a Freud, seu fundador. Por outro lado, há dificuldades de aceitação 

que passam pelos próprios limites impostos pela teoria dos paradigmas. 

Como se sabe, Thomas Kuhn direcionou seus estudos às ciências naturais, dando uma 

primeira impressão de que seu método de demarcação só teria utilidade no âmbito dessas ciências – 

algo que o próprio Kuhn desabonava3 , embora ele mesmo não tenha empregado seu método de 

https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1679-432X2009000100001&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt#ab
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1679-432X2009000100001&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt#ab


Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 4 

análise em outros tipos de disciplina que não as ditas “científicas”. Outra dificuldade de aceitação, 

parece-me, está em que o paradigma mostra claramente as fronteiras de cada segmento psicanalítico, 

o que inibe a permissividade teórica em se utilizar de maneira livre e descuidada os termos que melhor 

convêm às explicações dos fenômenos psicanalíticos, ou seja, toda e qualquer fundamentação teórica 

de um determinado fenômeno psicanalítico terá de obedecer aos limites de seu paradigma. 

Kuhn propõe o termo “matriz disciplinar” para caracterizar o modo como um paradigma se 

constitui. A matriz disciplinar é formada por alguns componentes: generalização simbólica, partes 

metafísicas ou ontológicas, valores e exemplares. 

As “generalizações simbólicas” (do tipo f = ma) podem funcionar, em parte, como leis e como 

definição de seus símbolos. Kuhn esclarece: 

 

Rotularei de “generalizações simbólicas” um tipo importante de componente do paradigma, 

tendo em mente aquelas expressões, empregadas sem discussão ou dissensão pelos membros 

do grupo, que podem ser facilmente expressas numa forma lógica como (x) (y) Ø (x, y, z). 

Falo dos componentes formais ou facilmente formalizáveis da matriz disciplinar (Kuhn, 1970, 

p. 182). 

 

Outro ponto a observar é que as generalizações simbólicas são, em geral, mantidas como 

esboços de leis (law-sketches), e não enquanto leis propriamente, o que implica que elas produzem 

leis diferentes quando são aplicadas em situações variadas (cf. Musgrave, 1980, p. 45). 

O segundo componente da matriz disciplinar traz-nos de volta ao tema deste artigo. Kuhn 

chama-os de “partes metafísicas do paradigma” ou “paradigmas metafísicos” – ou ainda componentes 

ontológicos do paradigma (Loparic, 1997) –, tais como átomos, campos de força, pulsão (no caso da 

psicanálise). Essas partes desempenham um importante papel no trabalho científico à medida que 

“fornecem soluções […] e auxiliam na determinação dos quebra-cabeças restantes e também ajudam 

na avaliação da importância de cada um deles” (Kuhn, 1970, p. 184). A extensão dos compromissos 

coletivos de crenças em determinados modelos metafísicos pode ir desde a heurística até a ontologia: 

 

Embora a intensidade do compromisso do grupo com determinados princípios varie […] ao 

longo de um espectro que abrange desde modelos heurísticos até ontológicos, todos os 

modelos possuem funções similares. Entre outras coisas fornecem ao grupo as analogias ou 

metáforas preferidas ou permissíveis (Kuhn, 1970, p. 184) 

 

Os “valores” compõem o terceiro componente da matriz disciplinar. Por meio deles pode-se 

indicar a consistência e a habilidade dos cientistas (do grupo) em produzir predições exatas e 

sugestões de problemas férteis, ou seja, pode-se encontrar solução dentro de certo paradigma. Kuhn 



Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 5 

faz observar que os valores são “os mais amplamente compartilhados entre diferentes comunidades” 

(Kuhn, 1970, p. 184) do que os outros componentes da matriz. 

Os exemplares, quarto componente da matriz disciplinar, dizem respeito à “solução concreta 

de quebra-cabeças [concrete puzzle-solutions] […] empregado como modelos ou exemplos” (Kuhn, 

1970, p. 175). Os “exemplares” desempenham um papel essencialmente importante na educação 

científica. Durante o seu período de formação, o estudante depara-se com manuais que tratam de 

problemas e soluções-modelos que deverão ser resolvidos pelo aprendiz de cientista. Isto é, “uma 

coleção de problemas típicos envolvem a aplicação da mesma generalização simbólica para diferentes 

tipos de situação. E, tendo adquirido a habilidade para solucionar problemas a partir dos exemplares, 

o estudante aprende, simultaneamente, o conteúdo da teoria física e sobre o mundo no qual ela é 

aplicada” (Musgrave, 1980, p. 46). Nas palavras de Kuhn: “Os cientistas resolvem quebra-cabeças 

modelando-os com soluções anteriores, freqüentemente, com recursos mínimos a generalizações 

simbólicas” (Kuhn, 1970, pp. 189-190). 

Vejamos na sequência como podemos verificar esses componentes da matriz disciplinar na 

teoria do amadurecimento de Winnicott. 

  

3. Matriz disciplinar winnicottiana 

Pode-se notar, segundo Loparic, que o componente da matriz disciplinar que Kuhn chamou 

de “generalização simbólica” é diferente em Winnicott e em Freud. Neste último a generalização está 

baseada na teoria da sexualidade e, em Winnicott, a ideia-guia é a progressão da dependência em 

direção à independência, tomando como base a consideração do amadurecimento emocional (cf. 

Loparic, 1999b, p. 122). Winnicott deixa isso muito claro quando declara: 

 

Eu escolhi neste capítulo descrever o crescimento individual em termos da jornada da 

dependência à independência. Se vocês me pedissem para realizar essa tarefa trinta anos atrás, 

eu me teria, isto é quase certo, referido a essas mudanças através de imaturidade cedendo lugar 

à maturidade em termos de progressão da vida instintual individual (Winnicott, 1963a/1996, 

p. 83). 

 

Winnicott concebe o amadurecimento humano, na opinião de Loparic, antes como um 

desenvolvimento que se inicia pelo que ele [Winnicott] chama de “gesto espontâneo”, que é a fonte 

do “si-mesmo verdadeiro pessoal” (Loparic, 1999b, p. 122). 

Quanto aos componentes ontológicos, estes se baseiam numa concepção do ser humano em 

que a 



Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 6 

 

natureza humana é, em si mesma, a negação de qualquer essência fixa. A única coisa que um 

ser humano pode ter, enquanto amostra no tempo da natureza humana, é a sua própria história, 

que acontece devido a uma tendência a “começar a existir, a ter experiências, e construir um 

ego pessoal, a cavalgar os instintos, e […] a ter um si-mesmo que em algum momento pode 

se dar ao luxo de sacrificar a espontaneidade, e mesmo de morrer” (Winnicott, apud Loparic, 

2001, p. 47). 

 

Pode-se dizer que há aí nessa ontologia uma mudança radical. Se em Freud o desenvolvimento 

humano segue as leis da causalidade, em Winnicott, para chegar a ser uma pessoa, é necessária a 

presença devotada de outro ser humano; chegar a ser que não está baseado em uma necessidade 

causal. 

A psicanálise de Winnicott não compartilha dos valores da ciência natural, tais como 

mensurabilidade, calculabilidade ou produção de fenômenos. A relação doença-saúde psíquica é 

pensada em termos não causais: “a questão básica para os seres humanos é se a vida vale a pena ser 

vivida, não importando o quanto isso pode custar, e não se ela está adaptada ao mundo externo ou ao 

prazer” (Loparic, 1999b, p. 127). Winnicott deixa claro essa posição já no início do seu livro 

“Natureza humana”, quando diz: 

 

Escolhendo a abordagem que estuda o desenvolvimento como a mais capaz de focalizar os 

diversos pontos de vista, espero deixar claro [como] inicialmente, a partir de uma união 

[merging] primária do indivíduo ao ambiente, surge um emergente, o indivíduo que procura 

fazer valer os seus direitos, tornando-se capaz de ser em um mundo não reivindicado … 

(Winnicott, 1988, p. 8). 

 

Resta ainda apresentar um último componente dessa matriz disciplinar; talvez o mais 

importante, pois é o elemento que ofereceu fundamento para que os outros componentes pudessem 

ser alterados. Trata-se do exemplar dessa matriz disciplinar, a saber: as angústias impensáveis. Essas 

angústias não são típicas das relações triangulares, e sim das relações duais, a dois corpos. Tendo 

observado que essas angústias estão presentes nos estágios mais iniciais da relação mãe-bebê, 

Winnicott teve que procurar outras explicações para os problemas do início – tais como as psicoses 

infantis – e também suas soluções. Contrapondo o exemplar de Winnicott ao de Freud, Loparic 

apresenta os pontos principais dessa mudança da seguinte maneira: 

 

Enquanto Freud assume como paradigmáticos os “problemas a três corpos” gerados nas 

crianças ou adultos na situação edípica triangular, o exemplar de Winnicott são as angústias 

impensáveis, isto é, “problemas a dois corpos” que surgem da relação dual entre bebês e suas 

mães. Enquanto os pacientes de Freud sofrem de reminiscências libidinais, os bebês de 



Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 7 

Winnicott tornam-se doentes devido a interrupções na continuidade de ser e por outras 

necessidades que se originam durante o amadurecimento (Loparic, 1999b, p. 128). 

 

Diríamos que esse é o “diagrama” kuhniano da mudança de paradigma de Winnicott. Podemos 

agora nos debruçar mais demoradamente sobre o segundo componente dessa matriz, o componente 

ontológico, observando suas linhas de aproximação e distanciamento com a noção de ontologia de 

Heidegger. 

  

4. Componentes ontológicos em Winnicott e Heidegger 

Ao abordar a natureza humana a partir da concepção de amadurecimento inicial do homem, 

Winnicott viu-se não só obrigado a alterar a linguagem que descreve esses estágios iniciais, como 

também teve, conscientemente ou não, que alterar as bases ontológicas sobre as quais suas ideias se 

assentam – sendo esse um dos elementos que permitem destacar a sua mudança paradigmática. Sua 

concepção sobre o ser e continuar-a-ser toca o tema essencial da teoria heideggeriana presente em 

Ser e tempo, a saber: o existir humano é, no seu fundamento, um acontecer temporal e finito. Esse 

caráter fundamental do existir humano presente na psicanálise de Winnicott aponta, por um lado, para 

o fato de que a fenomenologia existencial pode lançar alguma luz sobre a compreensão dos 

componentes ontológicos dessa psicanálise. Por outro lado, também é possível perceber que certas 

discussões avançadas pela teoria winnicottiana instigam e aclaram indagações ainda pendentes na 

teoria heideggeriana, como a questão da nascencialidade, da corporeidade do ser-o-aí (Dasein) e do 

chegar ao poder-ser do ser-o-aí. 

Ao abordar a natureza humana a partir da concepção de amadurecimento inicial do homem, 

Winnicott viu-se não só obrigado a alterar a linguagem que descreve esses estágios iniciais, como 

também teve, conscientemente ou não, que alterar as bases ontológicas sobre as quais suas ideias se 

assentam – sendo esse um dos elementos que permitem destacar a sua mudança paradigmática. Sua 

concepção sobre o ser e continuar-a-ser toca o tema essencial da teoria heideggeriana presente em 

Ser e tempo, a saber: o existir humano é, no seu fundamento, um acontecer temporal e finito. Esse 

caráter fundamental do existir humano presente na psicanálise de Winnicott aponta, por um lado, para 

o fato de que a fenomenologia existencial pode lançar alguma luz sobre a compreensão dos 

componentes ontológicos dessa psicanálise. Por outro lado, também é possível perceber que certas 

discussões avançadas pela teoria winnicottiana instigam e aclaram indagações ainda pendentes na 

teoria heideggeriana, como a questão da nascencialidade, da corporeidade do ser-o-aí (Dasein) e do 

chegar ao poder-ser do ser-o-aí. Alguns desses conceitos também estão presentes na fenomenologia 



Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 8 

existencial de Heidegger. Mas pergunta-se: eles possuem o mesmo sentido em Winnicott e em 

Heidegger? O que podemos sustentar, por enquanto, é que são afins no modo como são conceituados, 

ou seja, pensados. Por exemplo, ambos os autores procuram, a seu modo, superar o determinismo das 

ciências naturais, porém suas teorias seguem caminhos diversos quanto à sua armação (Gefüge) 

conceitual. Todavia, é interessante notar que, quando se aproximam os componentes ontológicos da 

teoria do amadurecimento da ontologia existencial de Heidegger, percebe-se que suas teorias estão 

tratando de um mesmo problema: o homem enquanto aquilo que ele é, e o que se levanta a partir de 

suas possibilidades de ser. 

Toda aproximação já contém em si um caráter de distanciamento (cf. Heidegger, 2001, p. 

103). É nesse distanciamento entre essas duas teorias que se poderá notar que a criatividade, a 

transicionalidade e a questão do ser-para-o-início podem instigar discussões filosóficas ainda 

pendentes em uma analítica sobre o ser-o-aí. Tentaremos mostrar algumas dessas afinidades. 

Entretanto, deve-se ressaltar desde já que Winnicott apresenta descrições num plano de interpretação 

que é denominado de ôntico, isto é, são descrições de acontecimentos concretos do existir humano. 

Todavia, em todas essas descrições, pode-se pressupor de antemão discussões ontológicas. Tal 

abordagem é autorizada pelo próprio Heidegger quando diz, por exemplo, com relação à angústia: 

 

Frequentemente, a angústia é condicionada “fisiologicamente”. Em sua faticidade, esse fato é 

um problema ontológico e não apenas no que diz respeito a sua causalidade e processamento 

ônticos (Heidegger, 2001, p. 190). 

 

Um dos componentes ontológicos da teoria winnicottiana que podem ser apreciados aqui são 

as conquistas da noção de tempo, espaço e realidade. Na teoria do amadurecimento, essas noções 

pessoais são conquistadas gradativamente pelo bebê. Em Winnicott, as ideias relativas a esses 

conceitos estão associadas às tarefas de sustentação (holding), manejo (handling) e apresentação de 

objetos (object-presenting), conquistas que também poderiam ser consideradas, em termos 

winnicottianos, uma amostra do funcionamento da função corpórea. O autor confirma essa ideia: 

 

Outra linguagem [que não aquela relativa ao narcisismo primário] pode ser usada para 

descrever esta obscura parte do amadurecimento, porém os rudimentos de uma elaboração 

imaginativa da função corpórea têm de ser postulados se se pretende afirmar que este novo ser 

humano começou a ser e começou a reunir experiência que pode ser chamada de pessoal 

(Winnicott, 1962b/1996, p. 60). 

 



Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 9 

O que nos interessa aqui é que certas noções constituintes da existência precisam ser 

conquistadas de modo gradativo, o que significa dizer que elas não são dadas ou alcançadas de 

imediato pela minha razão, ou, simplesmente, porque nasci. Mais do que isso, por ser uma conquista, 

isso significa que essas noções podem ser perdidas, não havendo aí uma determinação que garanta 

esse ganho. 

Tempo, espaço e realidade (pense-se aqui também em mundo) são algumas das questões 

mestras presentes em Ser e tempo. A discussão – ou destruição no sentido heideggeriano – envolve, 

principalmente, as filosofias de Descartes e Kant. A crítica a Descartes vai em direção à sua tentativa 

de querer apreender o ente de maneira ontológica a partir da análise da extensão (extensio), de modo 

que esse ente só pode ser descoberto por intermédio de um ente intramundano imediatamente à mão 

(Zuhanden). Quanto a Kant, admirado por Heidegger por ser “o primeiro e o único” a dar um passo 

no caminho da investigação da temporalidade (Heidegger, 2001, p. 23), a crítica estende-se a ele por 

ter assumido o dogmatismo cartesiano e por ter recuado (zurückweicht) diante dos juízos mais 

secretos da razão universal: justamente o fenômeno da temporalidade. 

Assim, é intenção de Heidegger superar essa obscuridade, mostrando que o ponto de partida 

não é o sujeito “racional”, o qual aplicaria sua racionalidade a objetos dados numa sucessão temporal, 

mas o ser “temporal” do qual o “racional” se origina, sendo para isso necessário pressupor uma 

temporalidade originária. 

Qual é a importância e como se aproximam os fenômenos da temporalidade, espacialidade e 

realidade em Winnicott e Heidegger? 

Esses fenômenos desempenham um papel importante em ambos os autores, porque cada um 

deles, a seu modo – tanto uma conquista pessoal do bebê quanto fenômenos originários para a 

discussão sobre a questão do ser –, abala os pilares da tradição moderna. Por seu lado, Winnicott, em 

seus trabalhos teóricos e com sua experiência clínica com pacientes com distúrbios emocionais graves 

– ou mesmo com pacientes neuróticos –, mostrou que as nossas certezas com relação aos fenômenos, 

há muito tempo garantidas pelo nosso conhecimento racional, são, na verdade, as mais incertas. 

Tempo não é uma sequência de “agoras”, espaço não é a distância que se estabelece entre dois pontos 

fixos, realidade não é uma representação de algo simplesmente presente. Esses fenômenos são 

primeiramente criações pessoais e conquistas graduais que estão sujeitas a nem mesmo se realizarem, 

dependendo do quanto o ambiente for desfavorável. Se tais conquistas forem realizadas, então, estará 

aberto o caminho para que o ser humano possa “racionalizar” o mundo. O importante aqui é notar 



Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 10 

que, estando as coisas colocadas a partir dessa perspectiva, é preciso se pensar novamente tais 

conceitos em outra chave interpretativa. É aqui que a aproximação com Heidegger ganha interesse. 

Heidegger, diferentemente de Winnicott, procurou conscientemente realizar uma destruição 

(Destruktion) dos conceitos de tempo, espaço e realidade tais como eram entendidos pela tradição. 

Nesse movimento, revelou que o ser-o-aí é ele mesmo, e em sua inteireza na decisão antecipadora, 

tornado possível pela temporalidade. O tempo passa a ser visto a partir do seu caráter de futuro 

(zukunftig), porém não no sentido de um ainda-não-presente. A partir dessa caracterização, as outras 

dimensões do tempo como passado e presente podem se abrir originariamente. A espacialidade é 

interpretada enquanto aproximação e distanciamento dados pelos instrumentos de uso cotidiano. O 

primado da realidade é destruído e dá lugar ao princípio da possibilidade do ser. 

Como se percebe, ambos os autores obrigam a nos colocarmos em uma atitude de 

questionamento em relação aos nossos conceitos “seguros” e “inabaláveis”. Com relação a esse 

ponto, diríamos que Winnicott foi ainda mais radical do que Heidegger, pois postula mesmo que as 

noções de tempo, espaço e realidade podem ser aniquiladas. Esse pensar radical constitui o solo para 

considerarmos a psicanálise de Winnicott como pré-ontológica. Pensam-se, com isso, as 

possibilidades de compreensão do ser e, consequentemente, as possibilidades para ser. Tais 

possibilidades podem deixar de se realizar não simplesmente porque são meras possibilidades, mas 

também porque as condições para o seu acontecer não se apresentam, isto é, deve-se levar em conta 

a aniquilação. Desse modo, poder-ser e aniquilação possuem o mesmo estatuto ontológico em 

Winnicott. 

A teoria do amadurecimento, com relação à inteireza (Ganzheit), procura mostrar que a 

tendência do bebê é constituir-se, gradativamente, em uma unidade, desde que certas condições 

ambientais estejam asseguradas. O bebê tende a se tornar uma pessoa inteira (whole person), e isso é 

o que se denomina tendência à integração. Todavia, essa integração unitária só vai chegar à sua 

completude no momento da morte (Winnicott, 1988, p. 12). Isso quer dizer que a pessoa tende a ir-

sendo (going-on-being), desde que não haja nenhuma interrupção na sua continuidade-de-ser, e só 

vai alcançar a realização completa de seu ser no momento do seu findar. Isso indica que na teoria do 

amadurecimento, vê-se uma pessoa como estando aberta às suas possibilidades de ser, que não são 

determinadas e que só deixam de se tornar presentes com o seu próprio fim. 

Uma ideia afim a esta, presente na teoria do amadurecimento, também se encontra em Ser e 

tempo com relação à inteireza (Ganzheit) do ser-o-aí, uma vez que este só alcança a sua inteireza no 

fim, sendo por isso uma constante “não-inteireza” (Unganzheit): “no ser-o-aí há uma ‘não-inteireza’ 



Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 11 

constante e ineliminável, que encontra seu fim com a morte” (Heidegger, 2001, p. 242). Heidegger 

precisa bem o que se deve entender por findar (Enden): 

 

Findar não significa completar-se [Sich-vollenden] […] significa terminar [Aufhören]. […] 

Findar enquanto terminar pode significar: passar a ser não-[mais] simplesmente presente 

[Unvorhandenheit] ou só ser simplesmente presente com o fim […]. Mas o findar enquanto 

acabar não inclui em si a completude. […] A completude é um modo assegurado do 

“acabamento”. Este só é possível como determinação de um simplesmente presente ou um 

algo disponível à mão […]. O findar como a morte não significa estar-no-fim do ser-o-aí, mas 

sim um ser para o fim deste ente (Heidegger, 2001, pp. 244-245). 

 

Não só nesse ponto há uma concordância entre algumas concepções de Heidegger e Winnicott, 

mas também no que diz respeito à própria teoria do amadurecimento. Por exemplo, Heidegger 

apresenta o seu entendimento sobre esse assunto utilizando-se da analogia com uma fruta ainda não 

madura4 . Heidegger aponta que o amadurecimento traz consigo um ainda-não, e este, que representa 

uma possibilidade aberta para a pessoa, não se oferece como algo que se ajunta como se ainda não 

estivesse disponível à mão e que ainda poderia vir a estar. Não, a ideia é outra. Heidegger diz: “a fruta 

conduz a si mesma ao amadurecimento (Reife)” (Heidegger, 2001, p. 243), e é isso que a caracteriza 

enquanto tal: “correspondentemente, o ser-o-aí é também na medida em que ele é a cada vez seu 

ainda-não” (Heidegger, 2001, p. 244). Em Winnicott, isso implica um paradoxo: o bebê também pode 

conduzir a si mesmo, desde que seja auxiliado nos estágios iniciais, ajudado por outra pessoa. 

Heidegger continua: o ainda-não “não significa um algo exterior que poderia ser simplesmente dado 

no ou com a fruta, indiferentemente dela” (Heidegger, 2001, p. 243). O ainda-não significa o modo 

de ser específico da própria fruta e constitui suas possibilidades de acontecer. Ideia semelhante, a meu 

ver, encontra-se na concepção de amadurecimento enquanto algo inato ao bebê. As potencialidades 

para amadurecer estão todas lá, porém não como uma totalidade que, a cada vez, precisaria ser tocada 

pela mãe em um determinado ponto para desabrochar, mas sim como um ainda-não que mostra que 

as possibilidades estão todas abertas para se encaminhar em direção à inteireza. 

  

5. Alguns distanciamentos 

Gostaria de destacar que, embora algumas aproximações possam ser feitas entre o modo de 

pensar o homem nas duas teorias, os interesses investigativos pelos quais Heidegger e Winnicott 

lutam são diferentes, o que, por consequência, também produz fins diferentes. 

Em Ser e tempo, Heidegger procura tornar evidente o esquecimento da questão do ser, que 

tem suas origens na filosofia antiga, indo desde as descobertas de Platão e Aristóteles até Hegel; 

https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1679-432X2009000100001&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt#b4


Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 12 

esquecimento que mostra que o conceito de “ser” ainda era o mais obscuro, indefinível – já que as 

definições desses filósofos partiam do ente – e, ao mesmo tempo, evidente por ser o mais utilizado 

em qualquer declaração, como “o céu é azul”. Note-se, porém, que ser evidente não quer dizer ser 

compreendido: “esta compreensão mediana demonstra apenas a incompreensibilidade” (Heidegger, 

2001, p. 4). 

Por consequência, o fim a ser atingido em Ser e tempo, pelo combate ao esquecimento da 

tradição filosófica, será a destruição da ontologia tradicional. Destruição significa orientar-se pela 

questão do ser, a fim de tornar transparente a própria questão, fazendo que a rigidez e o endurecimento 

de uma tradição já petrificada sejam abalados, possibilitando que os “entulhos” acumulados sejam 

removidos. 

 

Compreendemos essa tarefa como a Destruição [Destruktion] do acervo da antiga ontologia 

legada pela tradição; destruição que se realiza como fio condutor da questão do ser em relação 

às experiências originárias que alcançaram as primeiras e consequentes determinações do ser 

que foram decisivas (Heidegger, 2001, p. 22). 

 

A destruição da história da ontologia tem um sentido construtivo, à medida que obriga a pensar 

a questão do ser desde a sua origem, porém não em sua relação com o passado, mas sim com o “hoje” 

e o seu predominante modo de tratar essa história. 

Logo, a destruição “não tem o sentido negativo de livrar-se da tradição ontológica. Ao 

contrário, ela deve em seu sentido positivo circunscrever a tradição, e isso quer dizer sempre 

seus limites, os quais são dados faticamente com o questionamento e a partir da delimitação pré-

indicada do campo possível de investigação” (Heidegger, 2001, p. 22). Afora Ser e tempo, poder-se-

ia dizer que as preocupações de Heidegger possuem uma envergadura de longo alcance. Na visão de 

Loparic: 

 

Creio que temos aqui a raiz das preocupações recorrentes em toda a obra de Heidegger, 

desde Ser e tempo até a segunda fase do seu pensamento, a saber, o receio da objetificação 

niveladora do ente no seu todo pelo projeto matematizante da natureza, formulado na 

linguagem objetificante, sem sentido ontológico (Loparic, 2004, p. 21). 

 

Os interesses e fins de Winnicott não são os mesmos de Heidegger, mas são igualmente 

essenciais para um questionamento sobre o sentido do ser, já que ele também parece estar preocupado 

com essa “objetificação niveladora” do homem5. Winnicott não está interessado no esquecimento que 

a tradição legou à história do ser. As questões sobre o ser ganham aqui um foco direcionado, isto é, 

https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1679-432X2009000100001&lng=pt&nrm=iso&tlng=pt#b5


Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 13 

um direcionamento fático. Ele está interessado no aniquilamento do ser, que impede, até mesmo, que 

o esquecimento ou a lembrança do que se é possa se realizar. É um interesse pela história individual 

e concreta do ser que, quando transformada em teoria – a do amadurecimento pessoal –, isto é, em 

uma apresentação de ideias que poderiam ser universalizáveis, coloca mesmo em jogo se a 

compreensão do ser está disponível e aberta para todo ser-o-aí que está no mundo ou só para aqueles 

que são considerados pessoas inteiras (whole person). Talvez por isso o que se coloca para Winnicott 

não seja primeiramente a questão sobre o sentido do ser, mas sim a questão sobre a continuidade de 

ser. É preciso que se possa ir-sendo, sem que haja intrusões traumáticas nessa continuidade de ser, 

para que se possa alcançar e conquistar a integração, podendo assim tornar-se uma unidade capaz de 

se perguntar pelo seu próprio sentido. Isso não significa dizer que pessoas que não alcançaram essa 

inteireza de ser, essa unidade, não possam contribuir com questionamentos sobre o sentido de ser. A 

diferença é que essas pessoas estão à procura de um sentido que possa garantir o fato de que elas são e 

não estão procurando questionar o sentido de ser, que parece, por esse viés, tornar-se posterior. Aí se 

encontra mais um momento decisivo para justificar a ideia de uma pré-ontologia no pensamento de 

Winnicott. 

Mais do que se dar conta da inter-relação presente na aproximação e no distanciamento, espero 

que esse artigo faça ver aos pesquisadores da filosofia da psicanálise a necessidade de perceber que 

não há como ficar impassível diante do modo de leitura de Loparic, com a noção de mudanças 

paradigmáticas, para uma investigação da psicanálise – quer se concorde ou não com suas ideias. 

  

Referências 

Dias, E. O. (2002). A trajetória intelectual de Winnicott. Natureza Humana, v. 4, n. 1. 

Freud, S. (1993). Gesammelte Werke (Vol. XVII). Frankfurt a.M.: S. Fischer Verlag.  

Heidegger, M. (2001). Sein und Zeit. 18a ed. Tübingen: Max Niemeyer Verlag.  

Kuhn, T. (1970). The structure of scientific revolutions. 2a ed. Chicago: The University of Chicago 

Press.  

Kuhn, T. (2006). O caminho desde a estrutura. São Paulo: Unesp.  

Musgrave, A. (1980). Kuhn’s second thoughts. In G. Gutting (Org.). Paradigm and revolutions. Notre 

Dame/London: University of Notre Dame Press.  

Loparic, Z. (1997). Winnicott e Melanie Klein: conflito de paradigmas. In I. F. M. Catafesta. A clínica 

e a pesquisa no final do século: Winnicott e a Universidade. São Paulo: Lemos Editorial.   

Loparic, Z. (1999a). É dizível o inconsciente? Natureza Humana, 1(2).  



Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 14 

Loparic, Z. (1999b). Heidegger and Winnicott. Natureza Humana, 1(1).   

Loparic, Z. (2000). O “animal humano”. Natureza Humana, 2(2).  

Loparic, Z. (2001). Esboço do paradigma winnicottiano. Cadernos de História e Filosofia da Ciência. 

Campinas: CLE-Unicamp, série 3, 11(2).  

Loparic, Z. (2004). A linguagem objetificante de Kant e a linguagem não-objetificante de 

Heidegger. Natureza Humana, 6(1).  

Loparic, Z. (2006). De Freud a Winnicott: aspectos de uma mudança paradigmática. Natureza 

Humana, 8(1), 21-47.  

Loparic, Z. (2008). O paradigma winnicottiano e o futuro da psicanálise. Revista Brasileira de 

Psicanálise, 42(1), 137-150.  

Popper, K. (1987). Um caso de verificacionismo. In O realismo e o objetivo da ciência (Nuno Ferreira 

da Fonseca, trad., pp 181-190). Lisboa: Dom Quixote.   

Santos, E. S. (2001). As angústias impensáveis em relação à angústia de castração. Dissertação de 

Mestrado, Unicamp, Campinas.   

Santos, E. S. (2006). D. W. Winnicott e Heidegger: a teoria do amadurecimento pessoal e a 

acontecência humana. Tese de Doutorado, Unicamp, Campinas.  

Santos, E. S. (2010). Winnicott e Heidegger: aproximações e distanciamentos. São Paulo: DWW No 

prelo.  

Winnicott, D. W. (1978). Psicoses e cuidados maternos. In D. W. Winnicott. Textos selecionados: da 

pediatria à psicanálise. Rio de Janeiro: Livraria Francisco Alves, 1978. (Trabalho original 

publicado em 1952; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1952b)  

Winnicott, D. W. (1986). Psychoanalysis and science: friends or relations? In D. W. Winnicott. Home 

is where we start from. New York/London: W. W. Norton & Company. (Trabalho original 

publicado em 1961; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1961)  

Winnicott, D. W. (1988). Human nature. New York: Brunner/Mazel.  

Winnicott, D. W. (1989). Two notes on the use of silence. In D. W. Winnicott. Psycho-analytic 

exploration. Cambridge: Harvard University Press. (Trabalho original publicado em 1963; 

respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1963c)  

Winnicott, D. W. (1996). Ego integration in child development. In D. W. Winnicott. The maturational 

processes and the facilitating environment. Madison, Connecticut: International Universities 

Press. (Trabalho original publicado em 1962; respeitando-se a classificação de Huljmand, 

temos 1962b)  



Eder Soares Santos  Ontologia em Winnicott 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 1-15, 2009 15 

Winnicott, D. W. (1996). From dependence towards independence in the development of the 

individual. In D. W. Winnicott. The maturational processes and the facilitating environment. 

Madison, Connecticut: International Universities Press. (Trabalho original publicado em 

1963; respeitando-se a classificação de Huljmand, temos 1963a)  


