
 

 

 

 

 O problema do sentido na psicanálise de Freud 

 

The problem of meaning in Freud’s psychoanalysis 
 

 João Paulo Barretta* 

 

Resumo: Uma interpretação corrente entre especialistas em psicanálise afirma que há ambiguidade 

na teoria freudiana, pois ela ao mesmo tempo explica e interpreta alguns eventos (as formações do 

inconsciente). Este artigo pretende contribuir para explicitar a referida ambiguidade e mostrar como 

ela é possível. Isso é feito por meio de uma exposição da concepção de sentido na obra de Freud. 

Palavras-chave: sentido, interpretação, representação-meta. 

 

Abstract: A current interpretation among experts in psychoanalysis says there is a methodological 

ambiguity in Freud’s theory, since it simultaneously explains and interprets some events (the 

formations of the unconscious). This paper aims to clarify such ambiguity and show how it is possible. 

This will be done through the exposition of the notion of meaning in Freud’s work. 

Keywords: meaning, interpretation, final-representation. 

  

 
* Universidade de São Paulo, Centro Winnicott de São Paulo. 

https://doi.org/10.59539/1679-432X-v4n1/2-1230


João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 26 

1. Introdução 

O tema “psicanálise e hermenêutica” é um capítulo de uma polêmica que ficou conhecida 

como a “disputa de métodos” (methodenstreit) nas ciências humanas. Como se sabe, essa disputa teve 

início, por um lado, com o surgimento da Escola Histórica, na Alemanha, que elevou a história ao 

status de ciência e, por outro, do positivismo, que pretendia, em linhas gerais, defender um monismo 

metodológico, a tese de que todos os objetos de investigação científica podem e devem ser explicados 

por meio de leis gerais obtidas indutivamente a partir de observações empíricas, tal como seria 

corrente no domínio das ciências naturais1. A essa posição epistemológica o historiador alemão 

Droysen (1858) foi o primeiro a se contrapor e a introduzir os conceitos antitéticos 

de explicação (erklären) e compreensão (verstehen). Ele foi seguido por Dilthey (1883), que 

desenvolveu de maneira mais sistemática a clássica distinção entre os métodos explicativo, das 

ciências naturais, e o método compreensivo, das ciências humanas. 

Dilthey tomou a hermenêutica (a teoria da interpretação/compreensão) como 

o método adequado às ciências humanas e, nesse sentido, apoiou-se nos desenvolvimentos da 

hermenêutica levados a cabo por Schleiermacher, que havia formulado uma teoria geral da 

interpretação com base nas antigas disciplinas independentes de exegese de textos bíblicos (Antigo e 

Novo Testamento) e filologia de textos clássicos (gregos e romanos), e a vinculou ao problema 

epistemológico das ciências humanas, transformando o problema da interpretação de textos em 

interpretação de qualquer realidade histórico-social (espírito objetivado). Contudo, a compreensão 

continuava sendo vista como um modo de conhecimento entre outros. Será Heidegger quem tomará 

a compreensão/interpretação e, portanto, a hermenêutica como o elemento central da experiência 

humana, na medida em que o Dasein é ele mesmo uma situação hermenêutica. Isso implica, como 

veremos brevemente ao final desse trabalho, que Heidegger estende o tradicional círculo 

hermenêutico (segundo o qual não se pode entender as partes de um texto sem entender o todo e vice-

versa) para a experiência humana mais originária. A hermenêutica não é mais, desde então, apenas 

um ramo “menor” da filosofia, mas a filosofia é ela mesma hermenêutica. Nisto consiste a chamada 

 
1 O positivismo pode ser compreendido como uma filosofia da ciência, isto é, uma reflexão sobre a ciência, concebida 

como conhecimento já estabelecido e garantido, e não sobre suas condições de possibilidade. Nesse sentido o positivismo 

não é mais uma teoria do conhecimento. Entre suas características distintivas estão: o monismo metodológico, concepção 

segundo a qual as ciências naturais, em particular a física matemática, estabelecem o ideal metodológico ou o padrão em 

relação ao qual o grau de desenvolvimento e perfeição de todas as outras ciências, incluindo as ciências humanas, devem 

ser medidos; uma certa concepção de explicação científica, que em seu sentido geral pode ser compreendida como uma 

explicação causal, mas que consiste mais especificamente na subsunção de casos individuais em leis naturais gerais 

hipoteticamente assumidas. Deste modo, explicações finalísticas (via intenções, propósitos etc.) são rejeitadas como não 

científicas e assume-se que podem ser substituídas, com proveito, por explicações causais. Quanto a esses pontos veja-

se, por exemplo, Wright 1971, p. 4. 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 27 

“virada hermenêutica” de Heidegger, que será posteriormente levada adiante por Gadamer e outros 

filósofos do século XX. 

A transposição dessa problemática iniciada alhures para a psicanálise é, por um lado, natural, 

uma vez que ela é uma ciência (aplicada) de fenômenos humanos, por outro lado, tal transposição 

esbarra em uma peculiaridade da teoria psicanalítica de Freud, sua ambiguidade metodológica, já 

apontada por inúmeros comentadores e especialistas em psicanálise2, o fato de que a teoria de Freud 

ao mesmo tempo explica certos fenômenos psicológicos e os interpreta. Ou, dito de outra forma, a 

psicanálise freudiana parte da concepção de que os fenômenos psicológicos por ela investigados (e 

tratados) devem ser explicados, como os demais fatos naturais, e devem ser interpretados, como os 

fenômenos dotados de sentido. Para entender como isso é possível veremos, em linhas gerais, como 

Freud explica os fenômenos por ele investigados, como ele concebe o sentido desses mesmos 

fenômenos e como ambos os métodos, ou ambas as concepções a respeito dos fenômenos 

psicológicos estudados, podem estar vinculados. Mais especificamente, procurarei explicitar como a 

noção de sentido do sintoma pode se “encaixar” com a metapsicologia freudiana. Um segundo ponto 

que gostaria apenas de indicar diz respeito ao fato de que esta ambiguidade se deve à tentativa 

freudiana de conceber a evidência clínica do “sentido oculto” à luz de uma teoria empirista e 

naturalista do psiquismo, ou melhor, de vinculá-la a uma concepção empirista e naturalista 

de experiência (vivência). Para tornar este ponto mais claro apresentarei brevemente uma alternativa 

à luz das considerações de Heidegger nos anos 1920 a respeito quer da noção de experiência, quer da 

noção de sentido. Por fim, indicarei que uma modificação dessa concepção de sentido e 

de experiência implica igualmente na necessidade de uma revisão da concepção (naturalista) de 

corpo. 

  

2. A metapsicologia freudiana como uma teoria explicativa de certos fenômenos 

clínicos e psicológicos 

A teoria psicanalítica freudiana surgiu baseada na investigação e tratamento de certas 

patologias mentais, as chamadas neuroses. Tratava-se inicialmente de uma teoria a respeito da origem 

e da causa dessa patologia. Com o tempo, contudo, foi possível expandir essa teoria de modo que 

também fosse empregada na explicação de outros fenômenos psíquicos, chamados por Freud de 

 
2 Esse ponto já foi destacado por inúmeros comentadores da psicanálise. Dentre esses podemos citar: Ricoeur (1970 e 

1981), MacIntyre (1958); Gill (1976), Holt (1976), George Klein (1976), Schafer (1976) e Grünbraum (1984), entre 

outros. 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 28 

formações do inconsciente – sonhos, atos falhos, chistes, lapsos de linguagem etc. Com essa expansão 

pôde-se passar de uma teoria dos processos psíquicos patológicos para uma dos processos psíquicos 

em geral, na medida em que esses últimos fenômenos são comuns a todas as pessoas, neuróticas ou 

não. 

A teoria psicanalítica freudiana deve ser entendida, portanto, como uma teoria genética, 

explicativa, de certos processos psíquicos (as formações do inconsciente), ou seja, ela pretende 

encontrar a razão de ser desses mesmos processos3. O ideal das ciências em geral, e da psicanálise 

em particular, seria explicar fenômenos observáveis por meio de outros fenômenos do mesmo tipo, 

contudo, tal tentativa esbarra nas lacunas da consciência e tornariam a psicologia uma ciência 

impossível4. Desse modo, Freud se vê obrigado a se valer, em suas explicações, de conceitos que não 

são propriamente “dados psicológicos”, que são metapsicológicos, no sentido de que estão além de 

qualquer psicologia. A psicanálise infere para além dos dados da consciência outros fatos, 

inconscientes5, de modo que se trata de uma maneira de fazer ciência semelhante às ciências naturais 

que inferem além dos fatos observados, outros fatos não observados que explicariam os primeiros. 

Dentre as diferentes explicações possíveis dos fatos observáveis, Freud dá preferência às 

explicações dinâmicas, isto é, àquelas que se referem a um conflito de forças6, conflito esse que 

pressupõe uma equivalência das forças em ação, bem como um critério econômico (o fator 

quantitativo) como decisivo. Além desses dois pontos de vista, Freud entendia ser útil ainda o 

emprego de metáforas espacializantes do psiquismo, ao se referir às instâncias psíquicas em termos 

de lugares, o chamado “ponto de vista tópico”. Essas explicações freudianas estão reunidas e 

sistematizadas em diferentes modelos (heurístico) do aparelho psíquico7, dos quais o mais completo 

é aquele elaborado em 1900, em seu texto A interpretação dos sonhos. 

 
3 Por “razão de ser” Freud compreende duas coisas: a causa (chamada, no Projeto para uma psicologia científica, de 

explicação mecânica) e a função (chamada, nesse mesmo texto, de explicação biológica) de um determinado processo 

psíquico. Freud, influenciado pelos autores fisicalistas da segunda metade do século XIX que haviam empregado com 

proveito para as suas próprias teses a teoria de Darwin sobre a origem das espécies, emprega, tanto em diferentes 

momentos históricos de sua obra como em diferentes níveis de sua teorização, uma maneira de teorizar que remete certos 

fenômenos psíquicos às suas funções. Mas deve-se ter em vista que não se trata de nenhuma forma de vitalismo, antes, 

as funções de que ele fala devem, em última análise, ser entendidas de maneira naturalista, ou seja, devem poder ser 

explicadas causalmente e são o resultado do processo de seleção natural (Darwin) que exclui qualquer forma de 

“finalidade” na natureza orgânica. Essa maneira de explicar os fenômenos indicando a sua função é chamada por Freud, 

em seu texto não publicado de 1895, de explicação “biológica” e é explicitamente defendida por ele, ao lado de 

explicações estritamente mecânicas. Veja-se quanto a isso Freud, b/1999, p. 415. 
4 Cf. Freud, 1938/1999, p. 80. 
5 Cf. Freud, 1938/1999, p. 80-1. 
6 Cf. Freud, 1916/1999, p. 62. 
7 Em meu trabalho de doutorado (Barretta, 2007) tive oportunidade de analisar o modelo freudiano do aparelho psíquico, 

identificar seu pressuposto ontológico (psiquismo como substância irritável) e realizar a crítica desse pressuposto à luz 

da analítica da existência de Heidegger. O resultado fundamental foi a necessidade de se substituir a concepção biológica 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 29 

Os processos psíquicos que Freud tem em vista explicar, as formações do inconsciente, podem 

ser objeto de algum tipo de experiência, que aparecem, por exemplo, na clínica, e ele os explica 

metapsicologicamente fazendo referência aos pontos de vista tópico, dinâmico e econômico. A 

ocorrência, por exemplo, de um esquecimento de nome próprio e a recordação substituta de outro, 

como no caso Signorelli, é explicada pela interferência de cadeias representacionais inconscientes 

(tópico) a partir de um conflito (dinâmico) de (quantidades de) forças entre o desejo e a censura que 

tem como resultado uma solução de compromisso que é precisamente o fato observado inicialmente. 

Ao mesmo tempo, Freud reconhece que os processos psíquicos secundários possuem um sentido e 

podem ser compreendidos e interpretados. Pode-se mesmo dizer que a grande descoberta de Freud 

foi o “sentido” (inconsciente) dos sintomas, sonhos, enfim, das formações do inconsciente. Vejamos 

esse ponto. 

  

3. A vertente hermenêutica da psicanálise freudiana e a sua concepção de sentido 

Desde as primeiras experiências clínicas de Freud e Breuer com pacientes histéricos sob o 

método catártico, eles se deram conta de que os sintomas neuróticos têm um sentido que se relaciona 

com as experiências do paciente (cf. Freud, 1916/1999, p. 264). Posteriormente, Freud foi levado a 

concluir que também as outras formações do inconsciente, fenômenos em geral aparentemente sem 

sentido, poderiam ser vistos do mesmo modo. Sobre esse ponto pode-se ler em Freud: 

Os sintomas neuróticos têm, portanto, um sentido, como as parapraxias [Fehleistungen] e os 

sonhos, e, como estes, têm uma conexão [Zusammenhang] com a vida da pessoa que os produz. 

(Freud, 1916/1999, p. 265) 

Note-se que o sentido desses fenômenos psicológicos a que se refere Freud não é conhecido, 

na maioria das vezes, pelos pacientes, ainda que possa ser descoberto por meio da análise.Mas o que 

significa sentido aqui? Como Freud concebe o sentido quando fala do sentido dos sonhos, atos 

falhos, sintomas e demais formações do inconsciente? 

Em primeiro lugar, Freud observou que o sentido se vincula às experiências anteriores dos 

pacientes (as vivências)8, de modo que a interpretação deve ser histórica, levando em consideração a 

biografia particular do indivíduo em questão. Mas os sintomas possuem, ao mesmo tempo, um 

 
e fisiológica de psiquismo por uma concepção hermenêutica, isto é, que conceba o homem à luz do fenômeno ontológico 

da abertura fundamental (Erschlossenheit). Uma das consequências desse novo ponto de partida é a revisão da concepção 

psicanalítica (freudiana) de sentido. 
8 Cf. Freud: “Desse modo eu mostrei através de dois exemplos escolhidos que os sintomas neuróticos possuem um sentido, 

como os atos falhos e os sonhos, e que eles têm uma íntima relação com as vivências (Erleben) dos pacientes” (Freud, 

1916/1999, p. 277). 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 30 

propósito (Absicht), uma intenção. Fundamentalmente, esse propósito pode ser resumido em três 

possibilidades: ou eles realizam disfarçada e substitutivamente um desejo inconsciente, desejo esse 

ligado à vida sexual do paciente9, ou realizam o rechaço e defesa de um desejo, ou ainda, mais 

comumente, realizam de diferentes modos um compromisso entre as duas tendências10. 

Dito de outro modo, os sintomas neuróticos e as demais formações do inconsciente (que são, 

em geral, fatos observáveis externamente, a não ser nos casos de “ideias obsessivas”) possuem um 

sentido psicológico, isto é, estão ligados quer a recordações, quer a intenções, mas, nos dois casos, a 

fenômenos psíquicos (desconhecidos do próprio paciente), sendo que ambos constituem o “sentido 

de um sintoma”. Sobre este ponto pode-se ler em Freud: 

Temos incluído duas coisas como “sentido” de um sintoma: o seu “de onde” (Woher) e seu 

“para quê” ou sua finalidade (Wohin oder Wozu) – ou seja, as impressões e experiências das quais 

surgiu e as intenções a que serve. Assim, o “de onde” de um sintoma se reduz a impressões que vieram 

do exterior, que uma vez foram necessariamente conscientes e podem, a partir daí, ter-se tornado 

inconscientes através do esquecimento. O “para quê” de um sintoma, sua tendência (Tendenz), no 

entanto, é invariavelmente um processo endopsíquico, que possivelmente teria sido consciente, no 

início, mas pode igualmente não ter sido jamais consciente e ter permanecido no inconsciente desde 

o início. Por isso, não é de grande importância se a amnésia influenciou também o “de onde” – as 

experiências em que o sintoma se baseia – como acontece na histeria; é no “para quê”, no propósito 

(Tendenz) do sintoma que pode ter sido inconsciente desde o início, que se baseia sua dependência 

do inconsciente – e não menos firmemente na neurose obsessiva do que na histeria. (Freud, 

1916/1999, p. 294) 

Agora, pode-se perguntar pela relação entre esses dois sentidos de um sintoma. Para responder 

a esta pergunta, deve-se partir das primeiras descobertas de Breuer e Freud com relação à etiologia 

dos sintomas neuróticos. De acordo com eles, até meados dos anos 1890, um sintoma neurótico seria 

causado pelo esquecimento (repressão) de uma representação mental de uma cena traumática. Esse 

esquecimento teria como consequência o deslocamento do afeto vinculado a essa representação para 

outra representação ou para uma parte do corpo (pelaconversão histérica), o que daria origem ao 

sintoma neurótico. Posteriormente, Freud descobre que tais cenas traumáticas só são propriamente 

traumáticas na medida em que estão vinculadas a um desejo inconsciente, isto é, na medida em que 

são realizações (parciais, substitutas) de uma fantasia de desejo inconsciente. Ou seja, é o “para quê”, 

 
9 Cf. Freud, 1916/1999, p. 309. 
10 Cf. Freud, 1916/1999, p. 311 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 31 

a intenção, que é o propriamente inconsciente e que determina o “de onde”, de modo que o sentido 

último de uma formação do inconsciente é o seu propósito (de realização disfarçada, substituta do 

desejo erótico infantil, sua defesa ou um compromisso entre ambas). 

Pode-se perguntar então como essa maneira de ver os sintomas neuróticos, como dotados 

intrinsecamente de um sentido, de um “propósito”, se “encaixa” nas explicações metapsicológicas 

acima apresentadas. 

  

4. O ponto de contato entre as vertentes hermenêutica e metapsicológica da teoria 

freudiana 

Para entender como ambas as vertentes da teoria freudiana se vinculam deve-se notar 

primeiramente que tanto o “de onde” quanto o “para quê” são concebidos no quadro da noção 

moderna de subjetividade, como fenômenos subjetivos, imanentes ao psiquismo. 

De acordo com a teoria freudiana do psiquismo, de caráter empirista e naturalista, no 

psiquismo há fundamentalmente duas coisas: representações mentais (intuitivas e verbais), que estão 

ligadas (ou isoladas) associativamente, e quantidades de afeto (Erregungssumme)11 que podem ser 

descarregadas ou deslocadas ao longo das cadeias associativas. Desse modo, esses fenômenos 

psíquicos que constituem o sentido do sintoma (e das formações do inconsciente em geral) são 

concebidos em termos de representações mentais, quer das vivências passadas (registradas na 

memória), quer do propósito em vista12. 

Agora, como vimos, as vivências passadas (o “de onde”), ou melhor, as representações 

mentais das vivências passadas, estão subordinadas ao “para quê”, à meta. Essa meta, ou propósito, 

também é entendida no sentido psicológico como uma representação mental, mas ela seria uma 

representação mental última de uma cadeia associativa, a chamada representação-meta 

(Zielvorstellung). Esse conceito é introduzido em seu texto de 1900, quando descreve o 

funcionamento do sistema mnemônico, no qual existiriam cadeias de pensamentos dotadas de sentido. 

O que confere sentido a essas cadeias é que elas obedecem, em última instância, a determinada 

finalidade, a representação-meta, que organiza e seleciona as vias associativas pelas quais a excitação 

vinculada às representações passará. Sobre esse ponto Freud diz: 

 
11 Cf. Freud, /1999, p. 74. 
12 Em todo caso, note-se que, para Freud, o sentido das formações do inconsciente é algo subjetivo, no sentido de ser 

imanente ao psiquismo. 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 32 

Cremos que, partindo de uma representação-meta, uma determinada quantidade de excitação, 

que denominamos “energia catexial” (Besetzungsenergie), desloca-se pelas vias associativas 

selecionadas por aquela representação-meta. (Freud, 1900/1999, p. 599) 

Para Freud não existiria qualquer associação entre representações sem sentido (puramente 

“mecânica”), uma vez que não existiria nenhuma associação entre representações sem uma 

representação-meta13. Ocorre que nem todos os pensamentos estão subordinados a uma 

representação-meta consciente. No inconsciente essa representação-meta só pode ser determinada 

pela tendência última do aparelho psíquico, a satisfação, de tal modo que o sentido dos pensamentos 

inconscientes é a satisfação de um desejo, representado pela representação-meta intuitiva do objeto 

de satisfação desse desejo. É a partir dessa representação-meta inconsciente, desse “para quê” último, 

que as outras representações mentais registradas na memória, oriundas de vivências passadas, se 

tornam propriamente traumáticas. Portanto, “traumáticas” são aquelas lembranças (representações 

mentais arquivadas no sistema mnemônico) que se vinculam associativamente com a representação-

meta inconsciente de tal modo que a “energia catexial” se desloca por elas. 

Em suma, aquilo que permite que Freud vincule a sua descoberta do sentido das formações 

do inconsciente com sua metapsicologia é, em primeiro lugar, a concepção de sentido como um 

fenômeno psicológico, em segundo lugar, a concepção de sentido como sendo, em última instância, 

a meta ou propósito e, em terceiro lugar, a concepção dessa meta ou propósito em termos de 

representações mentais com o conceito de representação-meta. É esse último conceito que possibilita 

a Freud “juntar” a noção de sentido das formações do inconsciente dentro de um quadro teórico 

caracterizado por uma teoria empirista e naturalista do psiquismo. Ou ainda, é esse conceito que 

permite a Freud explicar metapsicologicamente e interpretar o sentido das formações do inconsciente 

porque, por meio dele, o sentido do sintoma (dado pela representação-meta inconsciente à qual ele 

está associado) é também a sua causa metapsicológica. Isto é possível porque o sentido é um ente 

natural, uma entidade metapsicológica. 

Note-se, por fim, que esse quadro teórico geral está vinculado fundamentalmente a uma 

concepção de experiência concebida em termos empiristas e naturalistas e que tem como resultado a 

formação, dentro do psiquismo de um indivíduo de representações e quantidades de 

excitação/estímulo. Se isso está correto, então a revisão da concepção freudiana de sentido pressupõe 

uma revisão da concepção freudiana de experiência. 

 
13 Cf. Freud, 1900/1999, pp. 533-534. 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 33 

Ambas as coisas podem ser encontradas nos teóricos da tradição fenomenológico-

hermenêutica, de Husserl a Heidegger e Merleau-Ponty, entre tantos outros. Heidegger é 

particularmente útil nessa tarefa, uma vez que ele levou a filosofia, num desenvolvimento interno a 

uma tradição que se iniciou no final do século XIX, a ultrapassar os limites da filosofia moderna, 

abandonando a problemática tradicional dessa filosofia (o problema do conhecimento) e a estratégia 

básica de se resolvê-lo (uma análise da consciência) em uma virada que ao mesmo tempo pretende 

descrever a experiência humana tal como é dada no seu cotidiano imediato (lugar onde a vida concreta 

das pessoas, em sua realidade própria, se desenrola) e a estrutura fundamental desse “local”, 

intrinsecamente dotado de sentido. Ademais, Heidegger veio acidentalmente a refletir sobre os textos 

freudianos nos chamados Seminários de Zollikon, seminários dados ao longo de uma década a um 

público de psiquiatras e psicanalistas suíços, organizado e editado posteriormente por Medard Boss 

(1987), que tinham o intuito explícito de introduzir elementos da filosofia heideggeriana a um público 

de cientistas orientados para os problemas da psicopatologia. As teorias de Heidegger acabaram, por 

meio desses encontros, abrindo uma nova perspectiva de pesquisa e de teorização no campo 

psiquiátrico e psicanalítico, dando origem, como se sabe, à psiquiatria daseinsanalítica (de 

Binswanger) e à daseinsanálise (de Boss). 

  

5. Sentido e experiência nos textos heideggerianos dos anos 1920 

Em seus seminários e escritos dos anos 1920, Heidegger busca realizar uma revisão do 

problema fundamental da filosofia, concebida em linhas gerais, desde Descartes até Husserl, como o 

da fundamentação do conhecimento universal e necessário, pelo problema do (sentido do) ser. Para 

abordar esse problema, Heidegger, nesse período em questão, se deterá em uma análise categorial do 

ente que possui a experiência do sentido do ser, o Dasein. 

O ponto de partida de Heidegger é a identificação do modo fundamental de estar junto dos 

entes (Sei bei Seiendem), como a experiência prática do “trato ocupado” (besorgende Umgang) com 

o mundo (e não da relação teórica). Essa experiência primária é, para ele, sempre interpretativa, isto 

é, caracterizada pela apreensão (Vernehmen) de algo como algo14. Isso significa que a experiência 

não é originariamente a percepção de uma coisa sensível, e ainda menos a recepção de estímulos 

externos, mas antes a “apreensão (…) de certa maneira já está interpretada (interpretierte).” 

(Heidegger, 1925/1994, p. 75). A mera percepção sensível não seria, portanto, mais originária do que 

 
14 Cf. Heidegger: “Vê-se sempre algo como algo. Naturalmente pode-se com isso ver algo como algo desconhecido, 

estranho, não familiar, e assim por diante, ainda, contudo, nesses casos, como algo.” (Boss, 1987, p. 220-1). 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 34 

a experiência interpretativa, antes deriva dela como uma privação (Cf. Heidegger, 1927/1949, p. 149). 

Essa experiência é a experiência de algo como algo no sentido hermenêutico, que “dá” um ente 

dotado de sentido, não uma pura “substância” ou conjunto de sensações (Cf. Heidegger, 1927/1949, 

p. 196) a serem transformados em representações mentais associadas subjetivamente. 

Essa experiência fundamental do como hermenêutico é caracterizada por ser dotada de 

sentido. Ou melhor, nessa experiência, o ente encontrado tem um sentido, de tal modo que eu o 

compreendo, na medida em que o sentido (Sinn), para Heidegger, é “aquilo no que a 

compreensibilidade de algo se sustenta” (Heidegger, 1927/1949, p. 151). A tese de Heidegger é que 

essa apreensão de algo com sentido é, na verdade, uma interpretação (Auslegung) de uma 

compreensão prévia. Na interpretação o sentido de algo me é dado, mas essa interpretação não deve 

ser entendida no sentido de que haveria algo primariamente dado, um puro ente subsistente que seria 

posteriormente interpretado (Cf. Heidegger, 1927/1949, p. 150), antes, o que torna possível a 

experiência de um ente como algo é, segundo Heidegger, que esse algo já foi compreendido, em 

outras palavras, é a estrutura prévia do compreender, que é constituída: pela posição prévia 

(Vorhabe), pela visão-prévia (Vorsicht) e pela concepção-prévia (Vorgriff)15. O primeiro abriria uma 

totalidade, anterior à interpretação, no interior da qual algo pode ser destacado e interpretado. Esse 

destacar recorta (anschneidet) a totalidade previamente dada de acordo com um ponto de vista diretor, 

a visão-prévia. A partir da totalidade e do ponto de vista de recorte concebe-se sempre já de uma 

maneira, a partir das coisas mesmas ou não, o ente assim destacado, o conceber-prévio. 

A totalidade aberta não é nem um conjunto de representações mentais subjetivamente 

vinculadas, nem o resultado de uma somatória de entes subsistentes, é o pano de fundo sobre o qual 

os entes individuais são dados de maneira significativa (como isto ou aquilo). Ela deve ser entendida 

como um contexto (Zusammenhang). Desse modo, todo e qualquer ente individual sobre o qual 

falamos, ao qual nos dirigimos, deve estar previamente integrado (ergänzt) em uma totalidade16. 

Mesmo se não prestamos atenção diretamente a um ente, mesmo se ele já “está lá”, “deixado por si”, 

ainda assim está já em uma totalidade prévia17. 

Nos termos de Heidegger, essa posição-prévia é um ter-já-um-mundo (Cf. Heidegger, 

1924/2002, p. 274), uma totalidade, um contexto de tal modo que um ente se refere (verweisen) ao 

outro, sendo que esta ligação não é nem objetiva, nem subjetiva, mas anterior à distinção sujeito-

objeto. Trata-se, ademais, de uma prioridade da referência (Verweisung) sobre a coisa (que se refere 

 
15 As traduções dos termos heideggerianos são de minha responsabilidade 
16 Cf. Heidegger, 1929-30/2001, p. 505. 
17 Cf. Heidegger, 1928-29/2001, p. 77. 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 35 

a outra coisa). Ou seja, o que é primeiramente dado não é uma coisa em seu “ser corporalmente dado” 

(Leibhaftigkeit) e a seguir vinculado a outra coisa, mas uma coisa só é dada na medida em que se 

refere a outra. Como cada ente encontrado se refere a outro, há uma totalidade de referência 

(Verweisungsganzheit), que é determinada/recortada pelo que se tem em vista, na visão-prévia18. 

Essas várias referências que constituem o mundo devem ser concebidas como um significar (be-

deuten). A totalidade dessas relações de significação é a significatividade (Bedeutsamkeit), que é o 

que constitui a mundanidade do mundo (Heidegger, 1927/1949, p. 87), e ela sempre tem em vista um 

“em-vista-do-que” último, que diz respeito ao próprio Dasein. 

Essa significatividade, com a qual o Dasein está sempre familiarizado é a condição de 

possibilidade de que haja sentidos/significados, isto é, de que algo possa ser compreendido, de que 

possa ser dada a experiência de algo como algo, e que existam palavras e linguagem. O Dasein é, 

assim, em sua familiaridade com a significatividade, a condição ôntica de possibilidade da descoberta 

de algo como algo, isto é, de entes tal como são dados originariamente na experiência cotidiana. 

Compreender algo significa, portanto, projetar esse algo no mundo19, e algo só pode ser 

compreendido se possuir sentido, que é sobre o que o ente é projetado no compreender, “sobre-o-

quê” estruturado em uma posição prévia, visão-prévia e concepção-prévia (Cf. Heidegger, 

1927/1949, p. 151). 

A descrição da experiência cotidiana, intrinsecamente dotada de sentido, deve levar em conta 

ainda o fato de que a significatividade do mundo não é constituída por um eu isolado, mas por algo 

que podemos chamar de uma “comunidade” que permite o meu encontro com outros entes existentes 

como professores, alunos, a caminho do trabalho, nesta ou naquela ocupação ou não ocupação, dos 

demais entes intramundanos e de si-mesmo (também como professor, aluno etc.) no modo da queda 

(Verfallen). Essa comunidade não é ninguém em particular, é um impessoal (das Man), uma maneira 

de compreender e interpretar que limita as possibilidades de interpretação. 

Ademais o Dasein não apenas é um ser-no-mundo-com-outros, como também é uma 

acontecência (Geschichtlichkeit), na medida em que é histórico num sentido específico, não como 

algo que possui um passado (e um futuro), como “coisas” não presentes no instante atual. Nesse 

sentido, uma montanha também tem um passado e um futuro. Também não no sentido de que o Dasein 

tem expectativas de coisas que ainda não aconteceram, mas que vão acontecer, ou se lembra de coisas 

 
18 Cf. Heidegger: “Isso, a-partir-do-que (woraufhin) é visado o que é está posto na posição-prévia, a-partir-do-que isso é 

visado (woraufhin es angesehen wird), com relação ao que isso vem à vista (mit Bezug auf was es in die Sicht kommt), 

caracterizamos como a visão-prévia.” (Heidegger, 1925/1994, p. 414). 
19 Cf. Heidegger: “O ente intramundano em geral é projetado sobre o mundo (auf Welt hin entworfen), i.e., sobre um todo 

de significatividade (Bedeutsamkeit)” (Heidegger, 1927/1949a, p. 151). 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 36 

que já aconteceram e não estão mais presentes, o passado concebido de maneira imprópria, como 

realidades não presentes. Eventos que são recordados (ou esquecidos) ou que são esperados, não 

constituem a historicidade própria do Dasein, a pressupõem. Essa historicidade se refere ao fato de 

que o Dasein é, a cada instante de sua vida, seu passado. Como poder-ser fáctico, as possibilidades 

de ser que o define são herdadas. E, como o Dasein é um ser-com outros (existentes), esse passado 

não se refere apenas ao seu passado individual, mas ao da sua comunidade, à tradição à qual o Dasein 

pertence. O Dasein é histórico porque, como poder-ser, ou ele está perdido no mundo do “impessoal” 

e nesse caso “faz o que todos fazem”, “se diverte como todos se divertem” etc., ou está em diálogo 

com a tradição à qual pertence, tradição que não é uma realidade passada, mas fonte dos valores e do 

sentido no qual o Dasein existe hoje. 

Isso basta para algumas diferenciações fundamentais no que diz respeito ao sentido e à 

experiência humana em Freud e Heidegger. 

  

6. Diferenças fundamentais com relação à experiência e ao sentido em Freud e 

Heidegger 

Esquematicamente, pode-se dizer que para Heidegger: 

1) o sentido não é um fenômeno intrassubjetivo, imanente, como o é para Freud, ao contrário, 

ele é transcendente, na medida em que é a estrutura formal-existencial da abertura fundamental que 

pertence ao compreender (Heidegger, 1927/1949, p. 151). Uma das consequências disso é que 

compreender um gesto ou uma frase não é descobrir a qual representação mental ele está ligado, mas 

qual o contexto que o torna compreensível. 

2) o sentido não é um “elemento adicional” à experiência humana, ou seja, não se pode 

conceber essa experiência em termos de uma percepção sensível que seria posteriormente associada 

e ganharia sentido, mas é condição dela. 

3) o sentido não é individual, no sentido de ser dado pelo “sujeito isolado”, como o é para 

Freud, mas é sempre já comunitário. 

4) O sentido também não é um elemento discreto, nem mesmo uma somatória de tais 

elementos, ou o último elemento de uma cadeia de elementos discretos, mas uma totalidade prévia, 

ou melhor, uma coisa só têm sentido na medida em que ela está integrada em tal totalidade originária. 

5) o sentido não é um fato psicológico presente, guardado na memória, ele é histórico, e não 

apenas no sentido da história individual, mas no da tradição à qual essa história pessoal pertence. 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 37 

Essa breve apresentação de algumas das grandes diferenças no que diz respeito à concepção 

de experiência e sentido em Heidegger e Freud visa apenas mostrar que é possível vincular a 

concepção de sentido a outra concepção de experiência não empirista e naturalista. Isto basta para 

algumas considerações finais. 

  

7. Considerações finais 

A tentativa de se fazer uma revisão hermenêutica da teoria psicanalítica se depara com dois 

problemas: uma revisão da concepção psicológica e naturalista de sentido, em Freud, e uma revisão 

da concepção de experiência subjacente. Nesses dois pontos a fenomenologia heideggeriana poderia 

ser útil. Por outro lado, deve-se notar que: a vantagem de vincular a noção de sentido à metapsicologia 

(naturalista) é que isto possibilita vincular o sentido (das formações do inconsciente) ao corpo, 

concebido de maneira naturalista. 

Esse ponto foi defendido por um comentador de Freud, Mackay (1989), que procura mostrar 

que aqueles que defendem a incongruência entre a interpretação do sentido e a metapsicologia não 

concebem corretamente a maneira como Freud construiu sua teoria porque não se deram conta do 

fato de que “Freud está, de fato, preocupado com o sentido, mas, eu sustento, o que não é percebido 

pela literatura anti-metapsicológica é que Freud está preocupado em como sentidos se relacionam 

com a natureza biológica do homem” (Mackay, 1989, p. 2). 

Mackay tem razão quanto ao fato de que Freud parte de uma concepção biológica do homem, 

ainda que não a explicite, e que isso é determinante para a maneira como ele concebe o sentido de 

um processo psíquico qualquer. Mas isso não significa que não se deve então desnaturalizar a 

concepção de sentido em Freud porque, se isso fosse feito, ela não mais se encaixaria em uma 

concepção da natureza biológica do homem. Bastaria que fosse possível conceber o corpo de outra 

forma. Em suma, a revisão da concepção de sentido na obra de Freud e na psicanálise como um todo 

traz como consequência imediata a necessidade de uma revisão da concepção de experiência e, em 

última instância, a uma revisão da concepção de corpo. Desse modo, uma tentativa de realizar apenas 

a primeira terá como consequência um enfraquecimento do poder explicativo da teoria psicanalítica 

e se deparará com questões do tipo: como é possível apreender o sentido ou como um sentido pode 

provocar uma doença psicossomática, como uma gastrite ou, mais simples ainda, alguém ruborizado 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 38 

ao ouvir uma piada20. Esses são temas para trabalhos futuros, em especial a concepção de corpo em 

Freud e na fenomenologia, bem como a relação dessas concepções com a noção de sentido. 

  

Referências 

Barretta, J. P. F. (2007). Existência e aparelho psíquico: a crítica ontológica da psicanálise freudiana 

com base na analítica da existência de Martin Heidegger. Tese de Doutorado, Programa de 

Psicologia Clínica, Pontifícia Universidade Católica, São Paulo.   

Freud, S. (1999). Abriss der Psychoanalise. In S. Freud, Gesammelte Werke (Vol. 17). Frankfurt am 

Main: Fischer Verlag. (Trabalho original publicado em 1938)  

Freud, S. (1999). Die Abwehr-Neuropsychosen. In S. Freud, Gesammelte Werke (Vol. 1) Frankfurt 

am Main: Fischer Verlag. (Trabalho original publicado em 1894)  

Freud, S. (1999). Charcot. In S. Freud, Gesammelte Werke (Vol. 1). Frankfurt am Main: Fischer 

Verlag. (Trabalho original publicado em 1893)  

Freud, S. (1999). Entwurf einer Psychologie. In S. Freud, Gesammelte Werke (Nachtragsband). 

Frankfurt am Main: Fischer Verlag. (Trabalho original publicado em 1950) 

Freud, S. (1999). Some Elementary Lessons in Psycho-Analysis. In S. Freud, Gesammelte 

Werke? (Vol. 17) Frankfurt am Main: Fischer Verlag. (Trabalho original publicado em 1938)  

Freud, S. (1999). Studien über Hysterie. In S. Freud, Gesammelte Werke (Vol. 1) Frankfurt am Main: 

Fischer Verlag. (Trabalho original publicado em 1895)  

Freud, S. (1999). Die Traumdeutung. In S. Freud, Gesammelte Werke (Vol. 2,3) Frankfurt am Main: 

Fischer Verlag. (Trabalho original publicado em 1900) 

Freud, S. (1999). Vorlesugen zur Einführung in die Psychoanalyse. In S. Freud, Gesammelte 

Werke (Vol. 11) Frankfurt am Main: Fischer Verlag. (Trabalho original publicado em 1916)  

Gill, M. M. & Hozman, P. (Orgs.). (1976). Psychology versus metapsychology: psychoanalytic essays 

in memory of George S. Klein. Psychological Issues. New York: International University 

Press.  

 
20 Sobre o tema do corpo é comum ouvir-se que Heidegger tem pouco a dizer. Contudo, ainda que seus comentários sobre 

esse tema sejam escassos em Ser e tempo (1927), há importantes indicações sobre ele em outros seminários dos anos 

1920, em particular aquele sobre a filosofia de Aristóteles (1924) e o de 1929-30, em que aborda a concepção de corpo 

dos vitalistas e fisicalistas e darwinistas, à luz da discussão do conceito de irritabilidade e da relação do organismo vivo 

com o mundo. Outra possibilidade ainda seria a de examinar outros autores da fenomenologia que se dedicaram a esse 

tema, em particular Merleau-Ponty. 



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 39 

Gill, M. M. (1976). Metapsychology is not psychology. In: M. M. Gill & P. S. Holzman 

(Orgs.), Psychology versus metapsychology: psychoanalytic essays in memory of George S. 

Klein (pp. 71-105). New York: International University Press.  

Grünbaum, A. (1970). The foundations of psychoanalysis: a philosophical critique. Berkeley: 

University of California Press.  

Heidegger, M. (1949). Sein und Zeit. Tübingen: Max Niemeyer. (Trabalho original publicado em 

1927)  

Heidegger, M. (1983). Die Grundbegriffe der Metaphysik: Welt, Endlichkeit, Einsamkeit. In M. 

Heidegger, Gesamtausgabe (Vol. 6). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. (Trabalho 

original apresentado em 1929-30).   

Heidegger, M. (1994). Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. In M. 

Heidegger, Gesamtausgabe (Vol. 20). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. (Trabalho 

original publicado em 1925).  

Heidegger, M. (1994). Zollikoner Seminare (M. Boss, org., 2a ed.). Frankfurt am Main: Klostermann. 

Heidegger, M. (2001). Einleitung in die Philosophie. In M. Heidegger, Gesamtausgabe (Vol. 27). 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. (Trabalho original apresentado em 1928-29).  

Heidegger, M. (2002). Grundbegriffe der aristotelischen Philosophie. In M. 

Heidegger, Gesamtausgabe (Vol. 18). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann. (Trabalho 

original apresentado em 1924)  

Heidegger, M. (2004). Die Grundbegriffe der antiken Philosophie. In M. 

Heidegger, Gesamtausgabe (Vol. 22). Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.(Trabalho 

original apresentado em 1926)  

Holt. (1976). Drive or wish? A reconsideration of the psychoanalytic theory of motivamtion. In M. 

M. Gill & P. S. Holzman (Orgs.), Psychology versus metapsychology: psychoanalytic essays 

in memory of George S. Klein (pp. 158-197). New York: International University Press.   

Klein, G. S. (1976). Psychoanalytic theory: an exploration of essentials. New York: International 

University Press. 

Mackey (1989). Motivation and explanation: an essay on Freud’s philosophy of science. Madison: 

International Universities Press. 

MacIntyre, A. C. (1958). The unconscious: a conceptual analysis. London: Routledge & Kegan Paul.  

Ricoeur, P. (1965). De l’interprétation. Essai sur Freud. Paris: Éditions du Seuil.  

Ricoeur, P. (1970). Le conflit des interprétations. Essais d’herméneutique. Paris: Éditions du Seuil.  



João Paulo Barretta  O problema do sentido na psicanálise de Freud 

Winnicott e-Prints, 4(1 e 2), Artigos: 25-40, 2009 40 

Ricoeur, P. (2005). Hermeneutics and the human sciences (J. B. Thompson, trad.). (Trabalho original 

publicado em 1981)  

Schafer, R. (1976). A new language for psychoanalysis. New Haven: Yale University Press.  

Wright, G. H. (1993). Explanation and understanding (5ª ed.). New York: Cornell University Press. 

(Trabalho original publicado em 1971)  

 


